**RULERS, RELIGION, & RICHES** 

Why the West Got Rich and the Middle East Did Not

> by Jared Rubin

حکمران ، مذہب اور دولت مغرب کیوں امیر ہوا، مشرق وسطے کیوں نہیں ہوا؟

جيريڈ روبن

ترجمه: پروفیسرمقبول الهی



# مخران، فربب اور دولت مغرب کیون امیر ہوا ، شرق وسط کیون نہیں ہوا؟

جير پڙروبن

ترجمه: پروفیسرمقبول الہی

کا پی رائٹ اردو © 2018 مشعل بکس کا پی رائٹ ا<sup>نگا</sup>ش© جیریڈروبن 2017 کتاب کا ترجمہ کیمبرج یو نیورسٹی پریس کی اجازت سے شائع کیا گیا ہے۔

> ناشر: مشعل مکس آر-بی-5،سینڈ فلور، عوامی کمپلیس،عثمان بلاک، نیوگارڈن ٹاؤن، لاہور-54600، پاکستان فون وفیکس: 042-35866859

Email: mashbks@brain.net.pk http://www.mashalbooks.org

# حکمران ، فرجب اور دولت مغرب کیوں امیر ہوا ، شرق وسطے کیوں نہیں ہوا؟

جير پڻرروبن

ترجمه: پروفیسرمقبول الهی



آر- بى 5 'سىئىڈ فلور' عوا مى كمپلىكس عثمان بلاك' نيوگار ڈن ٹاؤن' لا مور۔54600 ، پاکستان

| <i>)</i> (    | 4                                                  |                                       | 7  |
|---------------|----------------------------------------------------|---------------------------------------|----|
|               | ) بنا تا ہےاوراُن کی پیروی کیوں کی ج               |                                       |    |
| 63            | ى كا كردار                                         | كھيل كانظر بياوراداروا                |    |
| والانكليل 66  | میعی کارندوں کے درمیان کھیلا جانے                  | حکمرانوںاوراُن کےتو                   |    |
| 72            | تبديلي (اور جمود )                                 | طويل المدّ تى اداره جاتى              |    |
| 77            |                                                    | قابلِ آ ز مائش پیش بیدیار             |    |
| 81            | اریخی بُدیا دیں                                    | حکمرانی کی توسیع کی ت                 | -3 |
| ر             | ﴿ حَكَمُرانَى كَى ﴾ مَدْهِبَى جُواز بَخْشَى كااصول | اسلام اورعيسائيت مين(                 |    |
| بماتھ ساتھ 93 | مذہبی جوازِ اقتدار وقت گزرنے کے                    | ڈھا <u>نچ</u> کواستعال کرنا:          |    |
| 96            | ي اسلامي جواز بخشي                                 | م حلاللہ<br>محمد علیہ کے بعداقترار کر |    |
| 104           | ) جواز نخشی اقتدار                                 | سقوطِ روم کے بعد عیسا کی              |    |
| 117           |                                                    | مقدّ رول کا پلٹا                      |    |
|               |                                                    | حصه دوم                               |    |
|               | رب كيون امير ہوااور مشرقِ وسطح                     |                                       |    |
| 123           |                                                    | سود لینے پر پابندیاں                  | -4 |
|               | رخ                                                 |                                       |    |
| 136           | ىتارىخ                                             | سُو دېرعيسائى پابنديوں ك              |    |
| 145           | پابندیوں میں اختلا فات کی توضیح                    | اسلامی اورعیسا کی سُو د کی            |    |

## فهرست

3

| پیش لفظ                                               |    |
|-------------------------------------------------------|----|
| تعارف11                                               | -1 |
| استدلال کے مضمرات اور محدودات                         |    |
| ترغيبات كے حوالے سے سوچنا                             |    |
| دلیل کا خلاصہ                                         |    |
| دوسرى توضيحات                                         |    |
| تکمیلی مفروضه جات                                     |    |
| متضادمفروضے                                           |    |
| اس كتاب كے نخاطب اور ایک وضاحت                        |    |
| حصه اوّل                                              |    |
| حكمراني كي توسيع: معاشى كاميا بي اور جمود كاايك نظريه |    |
| ڪمراني کي توسيع                                       | -2 |

| جمود: سپين اور سلطنتِ عُثمانيهِ                       | -8 |
|-------------------------------------------------------|----|
| سپین میں طویل مد تی معاشی جمود                        |    |
| سلطنتِ عثمانيه ميں مذہبی جواز خشی اقتداراورمعاشی جمود |    |
| یہ چیز اہمیت رکھتی ہے کہا قتد ارکوکون توسیع دیتا ہے   |    |
| ئىتچە                                                 | -9 |
| مُمكنه غلط فهميال                                     |    |
| مغرب کے عروج کے خمنی مفاہیم                           |    |
| اکیسویں صدی اور اُس ہے آگے کے لئے مضمرات              |    |
| اختتامی خیالات                                        |    |
|                                                       |    |
| حواشي                                                 |    |
| حواله جات                                             |    |

6

| چھاپہ خانے پر پابندیاں161                                    | -5 |
|--------------------------------------------------------------|----|
| يورپ ميں ابتدائی چھپائی                                      |    |
| سلطنتِ عثمانية ميں طباعت كے ضابطے                            |    |
| عثانیوں نے چھاپیخانہ کو کیوں روکا؟                           |    |
| چھاپہ خانہ یورپ میں کیوں تیزی سے پھیلا؟                      |    |
| نا قابلِ پیش بنی نتائج                                       |    |
| طباعت اورتحريكِ اصلاحِ كليسا191                              | -6 |
| پروٹسٹنٹ تحریکِ اصلاح کلیسا کا پھیلاؤ                        |    |
| چھاپہ خانہ کے پھیلاؤ کاتحریک اصلاحِ کلیسا کے ساتھ تعلق جوڑنا |    |
| تحریکِ اصلاحِ کلیساپر چھاپہ خانے کے اثر کو جانچنا            |    |
| معاشی اشرافیه کی طرف ہے توسیع اقتدار: ایک پروٹسٹنٹ مظہر؟     |    |
| خلاصه: مختلف اداره جاتی راستول کی توضیح                      |    |
| سلطنتِ عثمانيه مين (انجام كار) طباعت كا أبهار                |    |
| كيا بوسكنا تفا؟                                              |    |
| كامياني: انگلستان اور جمهوريية چ                             | -7 |
| مابعد تحريكِ اصلاحِ كليسا كاانگلستان                         |    |
| تحريكِ اصلاح كليسا، ڈچ بغاوت، اور معاشى كاميا بى             |    |
| حد بدمعیشت کے نقب                                            |    |

## يبش لفغ

میں نے اس کتاب کیلئے تحقیق ،سیٹنفورڈ یو نیورٹی میں گریجوایشن کے اپنے تیسرے سال 2004ء میں شروع کی۔اُس وقت جو کہانیاں زبان زدِ عام تھیں، اُن میں ''مغرب'' اور''اسلامی دُنیا'' کے درمیان کشکش ایک تھی۔ 19/11 بھی ہر ذہن میں تازہ تھی اور عراق اور افغانستان میں جنگیں خبروں کی سُر خیوں پر چھائی ہوئی تھیں۔ درمیان کے بارہ سالوں میں اس محاذ پر کوئی زیادہ تبد یلی نہیں آئی۔اگر کوئی تبدیلی آئی بھی ہے تو صرف سے کہ شکش اور گہری ہوگئی ہے۔ پوری دنیا میں دہشت گردانہ حملے، القاعدہ اور آئی ایس آئی ایس کا بھیلاؤ، اور شامی مہاجرین کا تباہ سُن بھی دورت میں دہشت گردانہ حملے، القاعدہ اور آئی ایس آئی ایس کا بھیلاؤ، اور شامی مہاجرین کا تباہ سُن معرب کی تمام سیاسی اور بھیا تھیں مشرقی اوسط میں واقع ہوں گی۔

لہذامشرق اوسط اور مغرب کے درمیان شکش کا ادراک پہلے درج کی اہمیت رکھتا ہے،

ہی اس کتاب کو لکھنے کی بنیا دی وجہ ہے۔ میری رائے یہ ہے کہ اس کشکش کا بنیا دی محرس ان دو
خطوں کے مقدروں کے درمیان وسیع ناہمواری ہے۔ معاشی ناہمواری حقیق ہے۔ اگر چہ یہ
ایک حقیقت ہے کہ بیسویں صدی کے نصف آخر میں کچھ خلیجی ریاستوں نے قابلی ذکرتیل کی
دولت حاصل کرلی، لیکن آبادی کے بہت قلیل حصے نے اس کا کوئی ثمر دیکھا ہے۔ بہر حال یہ
دولت چندروزہ ہے۔ جہاں تک مجھے علم ہے، ان تیل سے مالا مال اقوام میں سے کسی کے
بارے میں بیشہادت نہیں ہے کہ اُنہوں نے بہتر معیشت کی طرح کی کوئی چیز قائم کی ہو، جواس
وقت بھی قائم رہے گی جب دُنیا بطور تو انائی کے ایک بنیا دی ذریعے کے پیٹرولیم سے کسی اور

مغرب اور باقی ماندہ وُنیا کے درمیان اسی معاثی تفاوت نے، اُنیسویں اور بیسویں صدیوں میں شرقِ اوسط پر مغربی تسلط اور سامراجیت کی راہ ہموار کی۔ اسی معاثی تفاوت نے، بیسویں صدی کے زیادہ ترجے میں اُن آمرانہ حکمرانوں کوشرقِ اوسط کی سیاست پر غلبے کومکن بنایا، جنہیں مغرب کی جمایت حاصل تھی .....ان نتائج کی بہت گہری تاریخی جڑیں ہیں، اور اس کتاب کا ہدف یہ ہے کہ ان جڑوں کو دریافت اور اُن کا تجزیہ کرے۔ اس میں پیش کئے گئے دلائل تقابلی کا ہدف یہ ہے کہ ان جڑوں کو دریافت اور اُن کا تجزیہ کرے۔ اس میں پیش کئے گئے دلائل تقابلی ہیں۔ اگر مشرقِ وسطی میں پیچھ غلط ہوا، تو اس کے اسباب کو جھنا آسان تر ہے اگر اُس کا نقابل اُس سے کیا جائے جومغربی یورپ کے بعض حصوں میں صحیح ہوا۔ لہٰذا اس کتاب کا ہدف دورُ خاہے۔ ایک طرف یہ در یا معاشی کامیابی کے بعض لازمی تعین کاروں کی بصیرت مہیا کرتی ہے۔ دوسری طرف یہ داشح کرتی ہے کہ اگر یہ تعین کارغیر موجود ہوں تو کوئی معیشت کب اور کیسے جود کا شکار

اگر گہرے طور پرغور وقکر کیا جائے، تو مغرب اور مشرقِ وسطیٰ کی معاشی خوشحالی کے درمیان یہ وسیع فرق اس قدر واضح نہیں ہے۔ اس فرق کا کوئی بھی بیان اس چیز کی بھی توجیہہ کرے گا کہ صورتِ حال ہمیشہ الیی نہیں رہی۔ اسلام کے قائم ہونے کے بعد صدیوں تک مشرقِ وسطیٰ کسی بھی کیانے سے مغرب سے حقیقتاً آگے رہا ہے۔ معاشیات، سیاسیات ثقافت اور سائنس کے پیانے سے قرون وسطیٰ کے جوہن کے دور سے، زرخیز ہلال مغربی یوریشیا کا ثقافتی اور معاشی مرکز تھا۔

کسی نہ کسی نقطے پر بیسب کچھ واضح طور پر تبدیل ہوگیا۔ میرے علم کے مطابق کسی دانشور نے بیاستدلال نہیں کیا کہ اٹھارویں صدی کے وسط میں صنعت کاری کے وقت مشرقی وسطیٰ کسی سرکر دہ یور پی معیشت کے قریب بھی تھا۔ صنعت کاری کے بعد وہ واضح معاشی اختلافات جو پہلے سے موجود تھے کی گنا مزید شدید ہوگئے۔ لہذا اب حقیقی سوالات بی ہیں:

وہ خطہ جو اس قدر طویل عرصے تک اس قدر آگے تھا۔ آخر کار پیچھے کیوں رہ گیا؟ صنعتی انقلاب برطانیہ میں کیوں شروع ہوا بجائے مثال کے طور پر سلطنتِ عثانیہ کے؟

بیکتاب ان سوالات کے جوابات پر روشنی ڈالنے کی کوشش کرتی ہے .....اییا کرتے ہوئے بیاس بھاری بھر کم مسکلے سے بھی نیٹتی ہے جس کو مغربی ذرائع ابلاغ اور دانشوروں کے اظہاریوں کی طرف سے مشرقِ وسطیٰ کے مسائل کی ایک توجیہہ کے طور پر پیش کیا جاتا ہے۔ یعنی اسلام ۔ میرا

مانا ہے کہ ایسے دعوے مفتحہ خیز ہیں ۔ لیکن اُنہیں بغیر کسی قائل آُن توجیہہ مہیا کرنے کے مخص یونہی رز نہیں کیا جاست قاری پر ہے کہ آیا وہ اسے رز نہیں کیا جاسکتا .....میں ایسی توجیہہ پیشِ کرر ہاہوں ، اگر چہ یہ بات قاری پر ہے کہ آیا وہ اسے قائل گن سمجھتا ہے یانہیں ۔ میری توجیہہ کی بنیاد گہرے طور پر معاشی نظر یے پر ہے اور یہ اُن تمام عوامل کومدِ نظر رکھتی ہے جنہوں نے اس تبدیلی میں کوئی کر دارادا کیا۔ جھے اُمید ہے کہ اس کتاب کو پڑھنے کے بعد قاری اُس کر دار کا ایک گہر اادراک حاصل کر پائے گا، جو اسلام نے مشرق وسطی کے معاشی جمود اور مغرب کے ساتھ کھکٹ میں ادا کیا۔

بیاستدلال ایک مرکزی نقطے کے بارے میں اُمیدافزاطور پرواضح ہے: بذات خوداسلام مسکہ نہیں ہے۔ تاہم جہاں فدہب سیاست میں ایک اہم کرداراداکرتا ہو، وہاں معاثی کا میابی کا امکان کم ہوتا ہے۔ لیکن اس کا مطلب بھی عمومی طور پر فدہب کومور دِ الزام گھہرا نائہیں ہے۔ کوئی بھی مفاداتی گروہ جسے سیاست کی سودا بازی کی میز پر طاقتورنشست حاصل ہو، لیکن اُس کے مفادات معاشی ترتی کے ساتھ لگا نہ کھاتے ہوں، وہ کسی بھی معاشرے کی معاشی ترتی میں منفی کرداراداکر کے گا۔ تاریخی اعتبار سے، ایسے اسباب کی بناپر جواس کتاب میں واضح کئے گئے ہیں، مشرق وسطی اور مغربی بورپ، دونوں میں فہ ہی مقتدرہ کوسیاسی بساط پر بہت زیادہ تسلط حاصل مشرق وسطی اور مغربی بورپ، دونوں میں فہ ہی معاشی فرق کو شیحھنے کیلئے ، اُس عمل کو شیحھنے کی غایت ضرورت ہے جس کے ذریعے اس مقتدرہ کو آخرالذکر میں تو ختم کردیا گیا لیکن اوآل الذکر میں ختم نہیں کیا جاسکا۔

یہ کتاب مشرقِ وسطی اور مغرب کے درمیان معاشی عدم مساوات کوختم کرنے کے لیے کوئی حل پیش نہیں کرتی ۔ یہ مض مسلے اور اس کے اسباب کی تشخیص کرتی ہے۔ لیکن جیسا کہ ایک ڈاکٹر کو علاج تجویز کرنے سے پہلے صحح تشخیص چا ہے ، اس طرح۔ اگر ہم اُن سیاسی اور معاشی اقدامات کو سمجھنا چا ہتے ہیں جواس فرق کوختم کرنے میں مدودیں تو اس فرق کی صحح تشخیص بہت اہم ہے۔ اس کتاب کی طرف سے مہیا کردہ تشخیص اسلام کے سمی سادگی پند تصور پر ہبنی نہیں ہے ، اور یہ کتاب غیر معیاری معاشی کارکردگی کیلئے اسلام کو سمی بھی اور فد جب کی نسبت زیادہ مور دِ الزام قرار نہیں دیتی سے مارج کردینا ایک انہائی اہم اور ضروری اقدام ہوگا ایکن یہ بھی ایک مکمل حل نہیں ہے۔

مشرق وسطی میں فوری بینجے کی توقع کرنا بے سود ہے مذہب کو سیاست سے (زیادہ سے زیادہ) خارج کرنے کیلئے مغرب کو صدیاں لگیں۔ یہ بھی ٹھیک ہے کہ تناظر ایک اہمیت رکھتا ہے اور دونوں خطوں کے معاشی اور سیاسی تناظرات بہت مختلف ہیں۔ ایک اہم فرق جس پراس کتاب میں توجہ دی گئی ہے یہ ہے کہ اسلام موروثی سیاسی اقتد ارکو جواز بخشنے میں عیسائیت سے زیادہ سازگار ہے جو کہ ایک الیں حقیقت ہے جو اُن تبدیلیوں کو یقیناً متاثر کرتی ہے جو مشرق وسطی میں ممکن میں۔ لیکن اگر مذہب کو سیاست سے خارج بھی کردیا جائے تو یہ صرف ایک پہلا قدم ہوگا۔ یہ بات بہت زیادہ اہمیت رکھتی ہے کہ سودا بازی کی بساط پر مذہبی انثرافیہ کی جگہ کون لیتا ہے۔ مثلاً اگر بنہ بہود کیلئے یقیناً برتر صورتِ حال ہوگی۔ مذہبی انشرافیہ کی جگہ کون لیتا ہے۔ مثلاً اگر مذہبی انشرافیہ کی جگہ کہ میں تو یہ معاشی اور ذاتی بہبود کیلئے یقیناً برتر صورتِ حال ہوگی۔

10

اسلامی بنیادی پرسی کا عروج اور پھیلاؤ ممکن طور پر بیسویں صدی کی زندہ رہنے والی کہانیوں میں سے ایک ہوگا۔اس کورو کنے کا بہترین طریقہ ..... بلاشبہ کسی بھی قتم کی انتہا لیندی کو روکنے کا بہترین طریقہ ..... بلاشبہ کسی بھی قتم کی انتہا لیندی کو روکنے کا بہترین طریقہ ..... معاشی ترقی کے ذریعے ہی ممکن ہے۔ انتہا لیندانہ خیالات، خواہ وہ مذہبی ہوں یا سیکولر، اُس وقت بہت زیادہ پُرکشش ہوتے ہیں جب ایک بہتر مستقبل کی بہت کم اُمید ہو۔ایسے خیالات، اور اُن کو بروئے کارلانے والی شدیدا نتہا لیندانہ تراکیب ایک الیی وُنیا کی ذیلی پیداوار ہیں جومعاشی طور پر پیچھےرہ گئی ہے .....میری خلصانہ اُمید ہے کہ بہ کہا بہتری کی ایسے معاشی جود کے ذرائع کو سیجھنے کے ایک قدم قریب ترلے جائے گی، جبکہ بہاس بات پر بھی کے چھردشی ڈالے گی کہ مشرقِ وسطی میں کونسا راستہ ایک طویل مدتی مستقل معاشی ترقی کی طرف لے جائے گا۔

تعارف

2014-2014 آبادی کے حساب سے پیائش کی گئی)

| توضيح واشارات                    | MENA       | "مغرب"      | 0                     |  |
|----------------------------------|------------|-------------|-----------------------|--|
|                                  |            |             | فی کس جی ڈی پی        |  |
| 2013 میں امریکی ڈالر             | 8,009 ڈاکر | 48,269 ڈالر | (مجموعی قومی پیداوار) |  |
| 2013میں پیدائش کے وقت امکان حیات | 72.6       | 80.4        | امكانِ حيات           |  |
| 2012 کے اعدا دوشار               | 6.8        | 12.1        | تعلیم کےاوسط سال      |  |
| 25)0-25 سب سے کمزور ہے )         | 11.11      | 1.42        | ریاستی کمزوری         |  |
| 10-0(10سبسے زیادہ پُر تشددہے)    | 1.03       | 0.00        | شهری یانسلی تشدد اجنگ |  |
| 10-0(10سب سے زیادہ آمرانہ ہے)    | 3.58       | 0.00        | شخص مطلق العنانى      |  |

#### ذرائع

مجموعی قومی پیداوار .....ورلڈ بینک ( 4 1 0 2) تعلیم بیان ڈویلپمنٹ پروگرام ( 2014): آبادی....سی آئی اے ورلڈفیکٹ بگ (2014); تمام اعداد و شار کی پیائش 2014 کی آبادی کے مطابق کی گئی; مجموعی قومی پیداوار اور کمزوری 2013 میں ہیں; تشدد اور مطلق العنانی 2014 میں ہیں۔

مغربی یورپ میں شامل ہیں: آسٹریلیا، آسٹریا، بلجیم، کینڈا، ڈنمارک، فن لینڈ، فرانس، جرمنی، آئر لینڈ ککسمبرگ، نیدرلینڈز، نیوزی لینڈ، پُر تگال پیین، سویڈن، سوئٹزرلینڈ، برطانیہ اورامریکہ۔

#### MENA میں شامل ہیں:

الجیریا، بحرین، مصر، ایران، عراق، اُردون، کویت، لبنان، لیبیا، مراکش، عمان، قطر، سعودی عرب، شام، تیونس، یواےای مغربی کناره اورغزه، اور یمن \_

#### مغرب اور مشرقِ وسطی کے در میان

بلاشبہ،مغرب اور باقی ماندہ دُنیا کے درمیان بیفرق نسبتاً ایک تازہ مظہر ہے۔ ماقبل صنعتی دور میں،مغربی یورپ واضح طور پر باقی ماندہ دُنیا سے آ گے نہیں تھا، اور بیمشرقِ وسطی سے اس قدر زیادہ (1)

#### تعارف

تقریباً کسی بھی دستیاب پیانے کے مطابق، مشرقِ وسطی اور مغرب کی معاثی اور سیاسی خوشحالیوں کے درمیان ایک وسیح فرق ہے۔ تیل کی دولت کو مدِ نظر رکھنے کے باوجود، جس سے کہ مشرقِ وسطی کے باسیوں کا ایک بہت قلیل حصہ فائدہ اُٹھا تا ہے، مغرب کے باشندے مشرقِ وسطیٰ کے باشندوں کی نسبت چھ گنا زیادہ دولت مند ہیں۔ وہ اوسط آٹھ مزید سال زندہ رہنے کی وسطیٰ کے باشندوں کی نسبت چھ گنا زیادہ دولت مند ہیں۔ دیکھئے جدول 1.1)۔ مشرقِ وسطیٰ کی معاشی بیسماندگی کی ایک وجہ اور نتیجہ ۔۔۔۔۔ کمز وراحرا آفی اور تشدد ہے۔ ایک اوسط مشرقِ وسطیٰ کا باشندے کی نسبت زیادہ کمز وراور آمرانہ ریاست میں رہتا ہے اور شہری باشدہ ، ایک اوسط مغربی باشندے کی نسبت زیادہ کمز وراور آمرانہ ریاست میں رہتا ہے اور شہری اور نبلی تشدد کا کہیں زیادہ شکار ہوتا ہے۔ یہ بلاشبہ مشرقِ وسطیٰ اور باقی ماندہ وُنیا کے درمیان سیاسی تناو کی بنیادی وجہ ہے۔ اور بیاسلام پہندوں کی طرف سے اپنائی گئی سیاسی اور معاشی شکایات کی بنیاد ہے۔

جدول 1.1: معاشى اور سياسى صحت "مغرب" اور مشرقِ وسطى اشالى افريقه (MENA)

تعارف

حکمران ، مٰزہب اور دولت

یہ نا قابلِ تر دید حقیقت ہے کہ مشرقِ وسطی کی معیشت مغرب کی معیشت سے بہت واضح طور پر مختلف ہوگئی لیکن اس اختلاف کی وجہ کیا ہوئی؟ بیفرق اس کی نسبت بہت زیادہ پریشان کُن ہے، جتنا بیاکیسویں صدی کے تناظر ہے محسوں ہوگا۔ پچپلی ایک یادو ہزاریوں کے زیادہ ترعر صے سے مغربیوں کےمشرقِ وسطی کے لوگوں سے رابطے باقی ماندہ دُنیا کی نسبت زیادہ تھے۔مغربی یورپ اورمشرقِ وسطیٰ کے درمیان بین الثقافتی تفہیم اُس سے زیادہ کثرت سے واقع ہوئی جتنی مغربی یورپ اور باقی مانده دُنیا کے درمیان ہوتی ۔ان دونوں خطوں کے درمیان مشابہتیں اورنسبتاً کیجائی مغرب کی مقابلةً کامیابی کواور بھی زیادہ پُراسرار بنادیتی ہیں۔کس چیز نے مغرب کی معیشتوں کو کامیاب کرنے اور مشرق وسطی کی معیشتوں کو منجمدر کھنے کی راہ پیدا کی؟

یہ ہے وہ سوال جس سے اس کتاب میں نمٹا گیا ہے۔ بنیادی طور پر یہ کتاب اس بارے میں ہے کہ کیوں کچھ معیشتیں کا میاب ہوتی ہیں اور دوسری منجمد ہوجاتی ہیں۔اس سوال سے احتر از کرنا ناممکن ہے۔خواہ یہ پچھالوگوں کی ناراضگی کا سبب بھی ہو; کسی مفروضے کواس وجہ سے مستر دکرنا کہ وہ نا گوار ہے، ایک بُری سائنس ہے۔اوراس امکان کوہی ردؓ نہ کرنے کی ایک وجہ ہے۔اسلامی تاریخ کے مشہور عالم برنار ڈلیوس، اپنی زندگی کے آخری ھے میں اس بات کی طرف اشارہ کرتے ہوئے محسوس ہوتے ہیں۔ (2) اور اسلامی فلنفے اور عمل کے ساتھ بُرے نتائج کو منسوب کرنے کی ایک طویل مستشرقانہ روایت ہے۔ بیمغربی ذرائع ابلاغ کا ایک عام طز بھی ہے، جہاں اسلام اور'' خراب'' سیاسی، ساجی اور معاشی واقعات کے درمیان سہل پسندانہ تعلق

جوڑنا بہت عام ہے۔ اگر چہ ذرائع ابلاغ میں آنے والی زیادہ تر کہانیوں کومحض تھوڑے سے گہرے جائزے پراُڑا دینا آسان ہے۔لیکن مستشرقین کے زیادہ ذہبین انداز سے قائم کئے گئے دلائل کو اُڑا نا اتنا آسان نہیں ہے۔ لیوس اور دوسرے لوگ مشرقِ وسطی اور اسلامی تاریخ کے بارے میں بہت کچھ جانتے تھے۔اور بلاشبہ اسلام تجارت اور حکمرانی ہے متعلق اپنے اندر متعدد مناسب ضا بطے رکھتا ہے۔

پس-اسلام مور دالزام كيون نبيس بي؟ اس كاجواب ساده ساب: خواه كوئي شخص اس تصوّركو قبول بھی کر لے کہ ذہبی اصول معاشی کارکردگی کیلئے اہم ہیں، تو بھی حقائق اس کیلئے بالکل مرتب نہیں ہوتے ۔صنعت سازی ہے قبل کی ہزاری میں ان خطوں کی تواریخ اس تصور ہے مطابقت نہیں ر کھتیں کہ اسلام معاشی ترقی کے مخالف ہے۔اس بارے میں کسی بھی نظریے میں کہ، جدید معیشت مشرقِ وسطیٰ کی بجائے مغربی بورب میں کیول پیدا ہوئی، مدِنظر رکھنے کی اہم حقیقت بیہے که، اسلام کے فروغ کے بعد صدیوں تک مشرق وسطی ،معاشی میکولو جیاتی ،اور ثقافتی اعتبار سے، پورپ ہےآ گے تھا۔ ساتویں صدی سے لے کر بارھویں صدی تک، اسلامی سلطنتیں مغربی یوریشیا پر چھائی ہوئی تھیں ۔اسلام اپنی پہلی چاریا پانچ صدیوں میں مثبت معاشی ترقی کے ساتھ منسلک تھا۔

معیشتوں کے اندراور بین معیشتی طور پر، آٹھ سے دس صدیاں پہلے، دولت کی عالمی تقسيم، اكيسويں صدى كى نسبت بہت مختلف تھى۔مغربی پورپ نسبتاً ایک غریب علاقہ تھا ..... قانون کی حکمرانی صرف چھوٹے، آبادعلاقوں میں تھی۔چھوٹے پیانے کی بین العلاقائی تجارت موجود تھی۔ آبادیاں چھوٹی چھوٹی اور بگھری ہوئی تھیں، اور سائنس اور ٹیکنالوجی دوسرے علاقوں سے بہت بیجھے تھی۔تقریباً کسی بھی دستیاب پہانے کے مطابق مشرق وسطی یورپ سے آگے تھا۔ اس کی رسائی بہت ترقی یافتہ ٹیکنالو جی تک تھی۔اس کی تجارت بہت بڑی مقداروں میں اورطویل تر فاصلوں تک جاری تھی۔اوران کے ہاں زیادہ پیچیدہ آلات استعال کئے جاتے تھے۔اس بیان کی تائید میں بہت زیادہ شہادت موجود ہے۔ریاضی ۔طب، فلسفہ فن،اورفن تعمیر میں بڑی بڑی پیش رفتیں، تیرهویں صدی میں اسلامی وُ نیا کاطُرّ وَ امتیاز تھیں ۔ جوں جوں ہم پیچھے کی طرف سفر کرتے ہیں۔اعداد وشاریقیناً بہت کم ہیں،کیکن قبل جدیدصورتِ حال میں دولت وہ ایک اشاریہ

ذريعه: بوسكرائي [2013]

تیزی سے یا پچ سوسال آ گے گزر جائے۔ 1300 تک گزشتہ پیروں میں بیان کیا گیا منظر بلاشبہ تبدیل ہوا، کیکن پھر بھی منگولوں کی طرف سے کچھ شہری آبادیوں کی چھٹائی کے باوجود مشرق وسطی بسماندہ ہونے سے بہت دورتھا۔ 1300 تک مغربی یورپ کی معیشتیں دوبارہ ترقی کررہی تھیں۔رُومی معاشی انحطاط کے بعد، خاص طور برشالی اٹلی میں۔اورمغربی پورپ کے بہت سے حصے ٹھیک ٹھاک اپنی بحالی کی راہ پر تھے۔شکل 1.2 پیر ظاہر کرتی ہے کہ عیسائی اور مسلم وُنیاؤں کے درمیان طاقت کا توازن بہت مساوی تھا، اس طرح کہ اوپر کے بارہ شہروں پر عیسا کیسوں کی حکومت تھی (بشمول سب سے زیادہ گنجان آبادشہر پیرس کے )۔ پورٹی ترقی کا مرکز اٹلی میں واقع تھا .....بارہ عیسائی شہروں میں سے چھاٹلی میں تھے۔جن میں حیارامیرشالی علاقے میں واقع تھے۔ شالی اٹلی کی شہری ریاستیں ،خاص طور پر دینس ،جینووااورفلورنس ، وُنیا کے امیرترین مقامات میں سے تھے جو جدید بینکنگ، مالیات، ثاریات اور تجارت کے بہت سے پہلوؤں کوجنم دے رہے تھے۔ شال مغربی بورب اواکل چودھویں صدی میں مسلم خطے کی امیرترین ریاست (مصر) سے قدر ب زياده دولت مندتها، جبكه اللي مغربي يورب كسي بهي حصے كي نسبت، چه جائيكه مشرق وسطى ، تقريباً دوسو گنادولت مند تھا۔ (5)



شکل 1.2: CE 1300 علی پورپ اورمشرق وسطی کے بیس گنجان آبادترین شهر۔ ذربعہ: بوسکرائ آل(2013) 1800 تک مقد روں کا بیر پلٹامکمل ہوگیا۔ علاقے میں بیس گنجان آبادترین شہروں میں

جس کے اعداد وشار جمارے ماس ہیں وہ شہری آبادی کا حجم ہے۔شہری آبادی قبل جدید معاشی کارکردگی کے ایک پمانے کے طور برکام کرتی ہے، کیونکہ بڑی بڑی شہری آباد بوں کا مطلب ہے کہ، ایسے لوگوں کیلئے جواینے گزارے کیلئے کچھ پیرانہیں کررہے تھے، خوراک مہیا کرنے کیلئے کافی کچھ موجود تھا۔اورشہری لوگ عام طوریرآ سائشاتِ زندگی پیدا اور استعال کررہے تھے مختصراً برسی شهری آبادیوں کا مطلب عمومی طور برزیادہ دولت تھا۔(3)

شہری آبادی کے اعدادوشار مشتبہ رُ جھان کی تائید کرتے ہیں۔ پچھلے 1,200 سالوں میں مغربی پورپ اورمشرق وسطی کے درمیان معاشی مقدروں کی ایک سُست کیکن واضح بلٹے کوظاہر کرتے ہوئے۔شکل البیظاہر کرتی ہے کہ 800 میں اسلامی دُنیا کا شہری آبادی کا تناسب عیسائی پورپ کی نسبت بہت زیادہ تھا۔ (4) پورپ اورمشرق وسطیٰ میں بائیس سب سے بڑے شہروں میں سے چودہ .....بشمول سب سے بڑے شہرے باسی دارائکومت بغداد کے ....اسلامی حکومت کے ماتحت تھے۔ جدید دور کے سپین میں اُموی خلافت ( قرطبہ )اور جدیدعراق میں مرتکز،عباسی خلافت، گنجان آبادترین اورامیرترین علاقول پر حکومت کرتی تھیں ..... آٹھ گنجان آبادترین شہروں میں سے سات برمسلمانوں کی حکومت تھی ۔ جبکہ صرف ایک شہر بازنطینی دارالحکومت قسطنطنیہ ایسا تھا جس میں عیسائیوں کی ایک بڑی شہری آبادی تھی۔ در حقیقت عیسائی مغربی اور وسطی پورپ کے سب سے اوپر کے تیرہ شہرول (نیپلز،روم،ویرونا،ریجنز برگ، مٹز،یرس،سپئیر،مینز،ریمز،ٹورز، کولون،ٹرائیرلولیون) کی مشتر که آبادی، 800 میں بغداد کی آبادی ہے کم تھی۔



شکل 1.1: CE 800 میں پورپ اور مشرق وسطی کے بیس گنجان آبادترین شهر۔

تعارف

ت ستره نه صرف عیسائی تھے، بلکہ مغربی یا وسطی پورپ میں واقع تھے۔ برطانیہ عظمیٰ میں صنعتی انقلاب کا آغاز ہو چکا تھا،اور پورپی طاقتوں نے باقی ماندہ دُنیا کے بہت سے حصے کونوآ بادیاں ا بنالیا تھا۔ حقیقی معاوضہ جات شال مغربی یورپ میں مسلم وُنیا کے امیرترین حصول کی نسبت بھی بہت زیادہ تھے۔(6) پیفرق صرف کلی طور پرشالی مغربی پورپ اورمشرق وسطی کے درمیان نہیں ۔ تھا۔اس وقت تک حقیقی معاوضہ جات شالی مغربی بورپ اور چین، جاپان اور ہندوستان کے درمیان بھی جیرت انگیز طور پرمختلف تھے۔ (7)



شكل نمبر 1.3: يورب اورمشرق وسطى مين بيس تنجان آبادترين شهر 1800 عيسوى شکل 1.4 معاشی مقدروں میں اس رُ بحان کا خلاصہ پیش کرتی ہے۔ یہ شکل 800 سے 1800 تک ہرصدی کیلئے مغربی یوریشیا کے''شہری مرکزِ تقل'' کوپیش کرتی ہے۔ یہ اُن علاقوں کے مطابق پیائش کے لحاظ سے جہاں شہری لوگ رہتے تھے۔ اوسط طول بلد اور عرض بلد کا ایک سادہ پیانہ ہے۔زیادہ گنجائش آبادعلاقے مرکز تقل کواینے قریب تر'' کھنچتے تھے۔''اس شکل میں راستہ واضح ہے۔ 800 میں مغربی یوریشیا کا شہری مرکز اناطولیائی جزیرہ نما کے عین مغرب میں تھا۔اسےعباسی خلافت کی طرف سے جس کا مرکز عراق میں تھا۔ جنوب مشرق کی طرف سے سخت کشش کاسامنا تھا۔ جبکہ اسے مصر کے پُر رونق شہری علاقوں کی طرف سے جنوب کی طرف کھینچا جار باتھا۔اس بات کی بنیادی وجہ کہ بیم کز عباسی دارالخلافہ سے اس قدر دورمغرب میں تھا، پیتھی کہ جزیرہ نما آئیریا میں مسلمانوں کی بڑی شہری آبادیاں موجود تھیں۔وقت کے ساتھ ساتھ ،شہری مرکز شال مغرب کی طرف منتقل ہو گیا: پہلے اٹلی کی طرف جبیبا کہ دسویں صدی کے آواخر میں شالی

اطاليائي شهري رياستين وسيع ہونا شروع ہوئيں اور آخرِ كار سولھويں تا اٹھارويں صدى شال مغربي یورپ کی طرف جیسا کہ باقی ماندہ خطے کی مناسبت سے انگلتان اور ڈج ریبیلک بھی اُ بھرنے لگیں۔1800 تک مغربی پوریشیا کاشہری مرکز شال مغربی اٹلی میں،میلان کے نزدیک واقع تھا ..... جو كەقىدىم عباسى دارالخلاف بغداد سے تقريباً دو ہزارميل دورتھا،كيكن شال مغربي يورپ كے دو عظیم تجارتی شہروں ،لندن ایمسٹر ڈیم سے صرف 500 ..... 600 میل کے فاصلے پر تھا

18



شكل 1.4: يورب اورمشرق وسطى مين مركز ثقل 1800 ..... 800

شكل 1.1 سے 1.4 تك كے نقتے محض مثل پیش كرنے كے مقاصد كيلئے ہیں۔ يورپ اس نقشے میں اپنی روایتی مثل کی نسبت درے جھا ہواہے تاکہ پورے خطے کو جگہ دی جاسکے۔ وربعه: بوسكراكآل (2013)

آ خرکار، مقدروں کے بلٹے کی کسی بھی تو جیہ یکو دو تاریخی پہلوؤں سے مدِنظر رکھنا جا ہیے۔ اوّل اسے عظیم مسلم سلطنوں کے عروج اور ساتھ ہی ساتھ اُن کے مقابلۂ جمود دونوں کومبرنظر رکھنا عاہیے۔دوم،اگرچاشکال 1.1 تا 1.4 سے بیواضح نہیں ہے، کیکن جد بدمعیشت بڑی حد تک ثال مغربی یورپ کی پیداوار ہے ..... یعنی انگلتان کی اوراس سے پہلے نیوز لینڈز کی ۔ الہذااس بات کی تفہیم کہ جدید دولت کہاں ہے آئی، لاز ماً مغربی پورپ کے اندر طویل مدتی افتراق کی توجیہہ

تعارف

#### استدلال کے مضمرات اور محدودات

20

جسیا کہ تیمور گران (Timur Kuran) نے اسے نام دیا ہے۔اس''طویل افتراق'' کے نتائج اس اکیسویں صدی میں بھی ہمارے ساتھ موجود ہیں .....اگرتیل کی دولت کا دھا کہنہ ہوتا، تو مشرق وسطی کرہ ارض کے غریب ترین مقامات میں سے ہوتا، جس کا مقابلہ صرف زیریں صحارائی افریقہ اور جنوب مشرقی ایشیا کے بعض ھے کرتے۔اس بات کی تحقیق کا جواز پیدا کرنے کیلئے تاریخی تجسس پیندی ہی کافی ہے کہ بیعلاقہ ..... جو بھی دُنیا کا امیرترین اور متمدن ترین خطہ تھا۔ کسے پیچھے چلا گیا۔

لکین تاریخی تجسس ہمیشہ کافی نہیں ہوتا۔ مو زمین اور دوسرے دانش ورانہ ذہن کے افراد، تاریخی رشتوں کو بے نقاب کرنے کو فی ذاتہہ ایک مقصد سمجھتے ہیں،کیکن دوسر بےلوگ اس قتم كى تاريخي تحقيقي كوصرف أس وقت قابلِ قدر سجھتے ہيں جب بيہ ہم عصر مسائل پر روشنی ڈالے۔ یہ کتاب ایسے قاری کی تسکین کا موجب ہوگی۔ بیسب سے پہلے اورسب سے اہم ایک معاشیات کی کتاب ہے۔ یہ ایک الی معیشت کے عمومی خدوخال کی تحقیقات کرنے کیلئے ،ایک معاثی نظریے کا استعال کرتی ہے جو پچھ حالات کے تحت پھلی پھولتی ہے اور پچھ دوسرے حالات کے تحت جامد ہوجاتی ہے۔ پیمشرقِ وسطی اور مغربی یورپ کی تاریخ کواس نظریے کیلئے ایک آ زمائشی میدان کے طور پر استعال کرتی ہے۔ تاریخ معاشی مفروضوں کیلئے بہترین آ زمائشی میدان مہیا کرتی ہے: کیا کچھ واقع ہوا، یہ ہمارے پیچیے ہے۔، اوراس کے دوراس نتائج واضح ہیں۔ یہ بات یقیناً مغربی یورپ اورمشرقِ وسطیٰ کے درمیان طویل المد قی افتراق کے بارے میں میچے ہے۔معیشتوں کا ایک سیٹ آغاز میں خاصا پیچیے ہونے کے باوجود،

اس کتاب کا مقصدان دونوں موضوعات سے ایک متوازن ڈھانچے میں نمٹاہے۔ یہ ڈھانچہان سادگی پیندانہ نظریات سے صرف نظر کرتا ہے کہ اس تبدیلی کی بنیاد میں اسلام ہے یا اس کے برعکس، کیتھولسزم یا پروٹسٹنزم یور پی کامیابی کے اسباب ہیں۔ ہاں البتہ یہ استدلال پیش کرتاہے کہ بیربات اہم ہے کہ سیاسی اہل اقتدار نے کس طرح ندہب کواینے اقتدار کو جواز بخشے کیلئے استعال کیا اور مذہب سے موروثی اقتدار اوراُس سے معاثی نتائج کی ٹھیک ٹھیک تصوریشی کا دارومدارتاریخیعوامل برہے۔

طویل عرصے میں واضح طور پر بہت زیادہ کا میاب ہوا۔

بیکتاب اس مسکے سے ایک عام معاش استدلال سے مٹی ہے۔ جب ماہر بن معیشت یہ کہتے ہیں کہ کوئی ادراک ''عموی' ہے، تو ان کا مطلب ہوتا ہے کہ یہ بہت سی صورت ہائے حال پر لا گوہوتا ہے، اور یہ کہ بیدادراک مختلف مستعمل پیانوں پرانحصار کرتے ہوئے مختلف نتائے دے سکتا ہے۔ اس کتاب کا ہدف ایک عمومی ادراک مہیا کرتا ہے، اس بارے میں کہ معاشی خوشحالی اور جمود بڑے طویل عرصوں پر محیط کیوں اور کیسے واقع ہوتے ہیں۔ یہ بات واضح ہوجانی چا ہیں کہ بیصرف مشرقِ وسطی اور مغربی یورپ کیلئے ہی فکر مندی کا موضوع نہیں ہے: اسی کتاب میں پیش کئے گئے دلائل مضمرات انسانی مصائب کو کم کرنے کے اُس مُشکل عمل کیلئے ہیں، جس کا تعلق پوری دنیا میں معاشی طور پرایک پیماندہ خطہ تھا۔ اور قرونِ وسطی کے یورپیوں کی اوسط دولت آج کل کے وُنیا کے بہت سے غریب ترین حصوں سے بھی کم ترتھی۔ اگر ان میکا نیوں کو سمجھ لیا جائے جن کے ذریعے مغربی یورپ نے ایسی غربت سے خبات حاصل کی۔ اور مشرقِ وسطی بڑی حدتک حاصل نہ کرسکا، تو اس میں اکیسویں صدی کی ترقی پذیر و نیا کی معاشی ترقی اور، اُس کے امکانات اور محدودات کیلئے مفاجیم پوشیدہ ہیں۔

نہ ہی ہے کتاب اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ مشرقِ وسطی اپنے مقدر کو تبدیل کرنے سے قاصر ہے۔ درحقیقت اس کتاب کے ڈھانچے سے حاصل کیا جانے والا پہلاا دراک بیہ ہے کہ کسی بھی معاشرے کی معاشی، سیاسی اور ادارہ جاتی ترقی کے راستے کے ساتھ بہت سے دور اہے ہوتے ہیں۔ جب کوئی معاشرہ کسی دور اہے ہیں کوئی ایک راستہ اپنا تا ہے، تو وقت کے ساتھ ساتھ دوسری طرف کو واپس جانا زیادہ سے زیادہ مشکل ہوتا جاتا ہے۔ لیکن ہر وقت نئے دور اہے پیدا ہوت دہتے ہیں۔ اکثر اوقات نا قابل پیش بنی اور نا قابل ادراک اسباب کی وجہ سے جیسا کہ نئی نئی اور نا قابل دراک اسباب کی وجہ سے جیسا کہ نئی کینالوجیوں یا فطری حاد ثات کی وجہ سے اس بات کے ، کہ معاشرہ ان مواقع کا کیا روٹمل دے فلا منہیں ہیں۔ ہم اپنے تاریخی یا ادارہ جاتی ماضی کے غلام نہیں ہیں۔

یہ کتاب اسی بات کی طرف ہی اشارہ نہیں کرتی کہ اُس طرح کامیابی کا تجزیہ جومغربی

یورپ کوہوا، صرف و ہیں پر واقع ہوسکتا تھا۔ جنوبی کوریا اور تائیوان کی بیسویں صدی کی کامیابیوں

ذہبی طور پر ایسے کسی وعوے کے خلاف شہادت دیتی ہیں۔ اس کی بجائے یہ کتاب اس بات کا

ایک زیادہ باریک نقط نظر دیتی ہے کہ طویلِ المدّت معاشی کامیابی کیوں واقع ہوتی ہے، جبکہ مومی

خدّ وخال کی تلاش بار بارمعاشی کامیابی سے مربوط ہوتی ہے۔

طور پرتجارت اور مالیات سےعنا درکھتا ہے۔ بلاشیہ بہت سے مقامات پر اور بہت سے اوقات میں مسلمانوں کے مذہبی پیشواؤں نے ایسے توانین کی وکالت کی جنہوں نے معاشی ترقی کوروکا،جیسا که سود لینے اور چھا پہ خانے ،عورتو ل پر جر کے قوانین کی اورا پسے قوانین کی جوعوا می تعلیم کی حوصلہ شکنی کرتے تھے اور وراثت اور شراکت داری کے قدیم قوانین کی .....لہذا کم ازکم اسلام کی موجودگی اورمعاشی ترقی کے مخالف قوانین میں ایک' باہمی تعلق' ضرور ہے۔

کین باہمی تعلق کا مطلب سبب ہونا نہیں ہے۔ ایک سادہ سی معاشی مثال،''فطری دقیانوسیت'' پرانحصار کرتے ہوئے دلائل ہے مسکے کی وضاحت کرتی ہے۔ ذرااس حقیقت پرغور کریں کہ عمررسیدہ افراد مکنه طور پر کمپیوٹر کی ٹیکنالوجیوں کو بالغ افراد کی نسبت کم استعال کرتے ہیں۔ بظاہراییا گئے گا کہ جیسے عمر رسیدہ افراد فطری طور پر زیادہ دقیانوسی ہوتے ہیں..... وہ ای میلز تصیخ کی بجائے خطوط لکھنے کی روش پر قائم ہیں۔ تاہم یہ بہت ہی سادگی پیندانہ دلیل ہے۔ عمررسیدہ افراد ترقی پیندانہ کمپیوٹرول کواس وجہ ہے کم استعال نہیں کرتے کہ وہ بالغ افراد کی نسبت پُرانے طور طریقوں کوتر جیجے دیتے ہیں بلکہاس وجہ ہے کم استعال کرتے ہیں کہایک نئی ٹیکنالوجی کو سکھنے کے اخراجات اور فوائد مختلف ہوتے ہیں۔ در حقیقت ہوسکتا ہے کہ وقت کے حوالے سے ایک سترسال کے بوڑھے کیلئے انٹرنیٹ کا ماہر ہونا زیادہ مہنگا نہ ہو۔لیکن ایک بوڑھے شخص کیلئے زندگی کے افق کامخضر ہونا ناصرف میم عنی رکھتا ہے کہ وہ انٹرنیٹ کی تعلیم کے فوائد کومخضر تروفت کیلئے استعال کرسکیں گے، بلکہاس کے وقت کے ساتھ منسلکہ اخراجات بھی فوائد کی نسبت بہت زیادہ ہول گے۔علاوہ ازیں کیونکہ ان کے دوستوں کا انٹرنیٹ پرآنے کا امکان بہت کم ہوتا ہے۔ لہذا بڑے نیٹ ورکوں کے ساتھ منسلکہ فوائد بہت کم ہوتے ہیں۔لہذا عمر رسیدہ لوگ اکثر ایسے افعال کو اختیار کرتے ہیں جوزیادہ قدامات پیندانہ نتائج کی طرف لے جاتے ہوں کیکن پیرچیز لازمی طور یر تبدیلی کی فطری مزاحمت کا نتیج نہیں ہوتی ،اس کی بجائے تر غیبات کا ڈھانچہ ایسا ہے کہ عمر رسیدہ اوگوں کیلئے نئیٹینالوجیوں کوسکھنے کی ترغیب کم ہوتی ہیں۔

یہ کتاب معاشی تاریخ کے بارے میں الی ہی منطق کا اطلاق کرتی ہے۔ باب دوم ایک الیا ڈھانچہ مہیا کرتا ہے جو الی منطق پرمنی ہے 'جن کا سامنا متعلقہ کھلاڑیوں کو قوانین اور یالیسیوں پر سودے بازی کے سلسلے میں ہوتا ہے۔ یہ ایسے حالات پر روشی ڈالتا ہے جو ان

## تر غیبات کے حوالے سے سوچنا

23

ماہرین معیشت ترغیبات کے حوالے سے سوچنے کو پیند کرتے ہیں۔ یہ کتاب بھی اس سے مختلف نہیں ہے۔ ہر تاریخی موڑیریہ سوال بوچھتی ہے: متعلقہ فریقوں نے اُس طرح ہے عمل کیوں كيا جس طرح سے كيا؟ ديئے جانے والے جواب كا نجور اس كتاب ميں يوں نكل آتا ہے: ''انہیں ایباعمل کرنے کی ترغیب دی گئی تھی۔''تر غیبات معاشرے کے بہت سے اوصاف سے پیدا ہوتی ہیں: سیاست، مذہب،ساجی معیارات،قوا نین اور ثقافت ان میں سے چند ہیں۔تفتیش یہیں برختم نہیں ہوسکتی جمخص اُن تر غیبات پر توجہ دینا جن کاسامنا افراد کو ہوتا ہے آخری قدم ہے۔ یہ بہت اہم ہے کہ ایک قدم پیچھے کو ہٹا جائے اور یو چھا جائے: پیر غیبات سب سے پہلے وہاں کیوں تھیں؟ وہ تر غیبات جن کا سامنا لوگ کرتے ہیں مختلف جگہوں اور مختلف اوقات میں مختلف کیوں ہوتی ہیں اور وہ وقت کے ساتھ ساتھ تبدیل کیوں ہوتی ہیں؟ بعض اوقات وہ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ تبدیل کیوں نہیں ہوتیں؟

تر غیبات کے حوالے سے سوچنے کا مطلب ہے طویل مدتی معاشی افتراق کے بارے میں سادگی پیندانه خیالات کوردکردینا۔ مثال کے طور پراس خیال کو کیجئے کہ مشرقِ وسطی اور مغربی یورپ کے درمیان معاشی افتراق کی جڑ اسلام کی رجعت پیندانہ نوعیت' ہے۔ یہ ایک عامی کا استدلال نہیں ہے۔افتراق کی پورپ مرتکز توجیہات کی ایک طویل روایت اس طرف اشارہ کرتی ہے کہ اسلام کی'' قد امت پیندانہ'' ''متصوفانہ'' کیفیت نے تجسس کی حوصلہ تکنی کی اور خطرات کا

حدّ ت طرازی اور میکا نکیت میں رُ کاوٹ پیدا کی۔ (5) اس نقط ُ نظر کے مطابق اسلام جبلی

#### دليل كاخلاصه

باب دوم کتاب کے مرکزی ڈھانچے کو پیش کرتا ہے۔ یہ کسی معیشت میں اُن ادا کاروں پر
توجہ مرکوز کرتا ہے جو مدوّن قوانین اور پالیسیول کے سیٹ پراٹر انداز ہوتے ہیں: یعنی حکمران اور
اُن کے کارندے۔ اس کے مرکزی خیالوں میں سے ایک بیہ ہے کہ معاشرے میں ایسے لوگ اور
تنظیمیں ہوتی ہیں، جوابے تشخص یا وسائل تک رسائی کی وجہ سے، حکمرانوں کی قتد ارمیں رہنے پر
مدد کرسکتی ہیں۔ میں ایسے لوگوں کو توسیعی کارندے کہتا ہوں۔ یہ ڈھانچہ دوشم کے توسیعی کارندول
پر توجہ مرکو کرتا ہے۔ جبری کارندے اور جواز بخشنے والے کارندے۔ جبری کارندے طاقت کے
ذریعے اقتد ارکو توسیع دیتے ہیں۔ لوگ اپنے حکمران کی اطاعت اس لئے کرتے ہیں کہ بصورتِ
دیگر اُنہیں سز اکا سامنا کرنا پڑتا ہے ۔۔۔۔۔ جبکہ جواز بخشنے والے توسیعی کارندے جواز کے ذریعے
افتد ارکو توسیع دیتے ہیں لوگ اپنے حکمران کی اطاعت اس لئے کرتے ہیں کہ وہ یقین رکھتے ہیں
کہ وہ مرد (یا بہت شاذعورت) حکومت کرنے کا جائز حق رکھتا ہے یارکھتی ہے۔

توسیعی کارند ہے حکمران کو بے شارفوا کد پہنچا سکتے ہیں الیکن وہ بھی ایک قیمت پرآتے ہیں۔ حکمران اُن کی حمایت کے بدلے میں اُنہیں سودابازی کی بساط پر جگہ دیتے ہیں۔اس سودابازی سے پیدا ہونے والے قوانین اور پالیسیاں ہرادا کاراوراس کی ترجیحات کی سودابازی کی قوت کی عکاس ہوتی ہیں۔

نہ ہی جواز بخشی حکمرانوں کیلئے خاص طور پر پُرکشش ہوتی ہے، کیونکہ یہ بلاخر چ ہوتی ہے۔ البذا جب فدہبی پیشواؤں کے پاس اُن کے اقتدار کو جواز بخشنے کی صلاحیت ہو، تو وہ ایسے فہ ہی پیشواؤں پر بھروسہ کرتے ہیں۔الیی دُنیا میں،اگر قوانین کو، بدلتے ہوئے معاشی حالات

کھلاڑیوں کو، ایسے قوانین اور پالیسیوں کا انتخاب کرنے کی ترغیب دیتا ہے۔'' دقیانوی'' نتائج اُس وقت سامنے آتے ہیں۔ جب بیحالات موجود نہ ہوں، یعنی تبدیل ہوتی ہوئی دُنیا کے باوجود قوانین اور پالیسیاں تبدیل نہ ہوں۔لیکن بیہ بتائج ہیں نا کہ ترجیحات۔ بیہ کتاب، لوگوں کے کسی خاص گروہ کی'' قدامت پرستانہ فطرت' کے کسی ہنگا می نظریے پر بھروسہ نہیں کرتی; اس کی بجائے بید کھاتی ہے کہ بعض لوگ قدامت پرستانہ طور پڑمل کیوں کرتے ہیں؟

25

مشرق وسطی .....مغربی یورپاختلاف کے تناظر میں،اس انداز سے سوچنے کا ایک مفہوم سے کہ قدامت پرسی ایک نتیجہ ہے جس کی اشراع کی جانی چاہیے ..... یہ بذات خود جمود کی کوئی وجہ نہیں ہے۔اگر چہ بلا شبہ اس بات کی شہادت موجود ہے جو اس طرف اشارہ کرتی ہے کہ پہلی ہزاری کے ختم ہونے کے لگ بھگ اسلامی سیاسی اور فرہبی فکر زیادہ قدامت پرستانہ ہوگئی،لیکن اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ ہم ایک غلط راستہ اختیار کرتے ہوئے قدامت پرستانہ نقطر نظر کو معاشی جمود کے ساتھ وابستہ کردیں،اس کی بجائے پوچھے جانے والے سے سوالات یہ ہیں کہ بعض مفاقتیں بعض دوسری ثقافتوں کی نسبت زیادہ قدامت پرستانہ کیوں ہیں، اور کیا مشرق وسطی میں کہتے اسی ترخیبات تھیں جو آخر کار قدامت پرستانہ نتائج پر منتج ہوئیں، اس کا گہرا جواب یہ نقاضا کرتا ہے کہ ہم ثقافتی اختلافات سے آگے دیکھیں اور ترخیبات کے بنیادی محرکات کا تجزیہ کریں، خواہ وہ معاشی، فرہبی،ساجی یا سیاسی کیوں نہ ہوں۔ ترخیبات کہاں سے آتی ہیں؟ اگر یہ ثقافت سے نہیں آئیں تو کہاں سے آتی ہیں؟

کے تحت تبدیل کرنافذہبی مقتدرہ کو نقصان پنچاتا ہو، تو حکمران ایسا کرنے سے باز رہتے ہیں۔

نتیجۂ وہ لوگ جو، معاشر سے کے قوانین اور پالیسیوں کی تجدید سے سب سے زیادہ فائدہ اُٹھاتے

ہیں، پیدا کار، تا جراور تجارتی کسان تبدیلی کیلئے بہت کم ترغیب محسوں کرتے ہیں۔ ناصرف یہ

کہ حکمرانوں کا فدہبی ہیئت حاکمہ کے خلاف کھڑ ہے ہونا ممکن نہیں ہوتا۔ بلکہ الی درخواست

کرنا بھی ایک گناہ ہوتا ہے نتیجۂ ، بیرونی دُنیا کی تبدیلی کے جواب میں، قوانین اور پالیسیاں

تبدیل نہیں ہوتیں، اور نتیجہ معاشی جود ہوتا ہے۔ یہ دلیل اس بات کی طرف اشارہ کرتی ہے کہ

دقیا نوسیت اُن تر غیبات کا نتیجہ ہوتی ہے جن کا سامنا متعلقہ اوا کاروں کو ہوتا ہے نا کہ بیزراب
معاشی نتائج کا حتی سبب ہوتی ہے۔

27

باب سوم، ڈھانچ کومغربی یورپ اورمشرق وسطی کی معاثی تاریخوں کی طرف لاتا ہے۔ ان تاریخی اسباب کا کھوج لگاتے ہوئے کہ اقتدار کے شہیری ادارے دونوں خطوں میں مختلف تھے۔ یہ استدلال کرتا ہے کہ اسلام اور عیسائیت کی پیدائش کے اردگرد کے حالات کے اُس طریق کار کیلئے اہم نتائج تھے جس میں اقتدار کی توسیع کی گئی۔

اسلام ساتویں صدی میں جزیرہ نمائے عرب میں پیدا ہوا، اور جوں جوں ابتدائی اسلامی سلطنتیں تیزی سے پھیلتی گئیں اس کی تشکیل ہوتی گئی۔ اسلامی اصول کے بہت سے پہلواس ماحول کا جواب تھے۔ جس میں کسی محکمران کے اُس وقت تک محکومت کرنے کا اصول بھی شامل تھا

جب تک وہ اسلام پڑمل پیرار ہتا۔ دوسری طرف عیسائیت سلطنت رد مامیں پیدا ہوئی، اس طرح کہ اس کے پاس پہلے سے قائم شدہ، اچھی طرح کام کرتے ہوئے قانونی اور سیاسی ادار سے سے۔ اوائل عیسائیت نے بھی قانونی یا سیاسی نظر ہے کا کوئی ڈھانچہ نہ بنایا، جو کہ ابتدائی اسلام کے مقابلے میں آتا محض اس وجہ سے کہ ابتدائی عیسائی مفکرین نے اس کی ضرورت ہی محسوں نہ کی، اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ اقتدار کا نہ بی جواز لورپی تاریخ میں اہم نہ تھا۔ اس کا مفہوم محض سے کہ اسلام حکومت کو وراثت کے لحاظ سے جائز قرار دینے پرعیسائیت کی نسبت زیادہ آمادہ تھا، جس کا مطلب ہے ہے کہ نہ بی تو سیح اقتدار کے فوائد مشرق وسطی میں مغربی یورپ کی نسبت زیادہ سے۔ لہذا ہے ڈھانچہ اس بات کی پیش بینی کرتا ہے کہ، باقی ہر چیز مساوی ہونے کے باوجود، سودابازی کی بساط پر مشرق وسطی میں مذہبی مقتدرہ کی نشست اُس سے بڑی ہوگی جتنی مغربی بورب میں ہوگی۔

یہ بات کہ سودا بازی کی بساط پر کون بیٹھتا ہے، دواسباب کی بناپر اہم ہے (1) اسلام اور عیسائیت دونوں میں اصول موجود ہے جومعاثی معمولات کومتاثر کرتا ہے۔ (2) نہ ہی اشرافیہ کے مفادات ہمیشہ توانین اور پالیسیوں کی اُن اقسام سے لگانہیں کھاتے جومعاثی کا میابی کو بڑھاوا دیتے ہیں ۔۔۔۔ باب چہارم اس ادراک کے ایک نتیجے پر روشی ڈالتا ہے۔ ایک ایسے معاثی اصول کی تاریخ پر نگاہ ڈالتے ہوتے جو اسلام اور عیسائیت میں مشتر کہ ہے: قرضوں کے عوض منافع لینا (سود)۔ یہ باب اس ڈھانچ کواس معاطے پر روشنی ڈالنے کیلئے استعال کرتا ہے کہ سود کا اصول دونوں نداہب میں مختلف کیسے ہوگیا۔ یہ اُن مختلف طریقوں کو بھی نمایاں کرتا ہے جن میں ان دونوں خطوں کی سیاسی اور فرہی مقتدرہ نے ایک دوسرے کومتاثر کیا، اور اس چیز نے کس طرح جوابی طور پر سود کی اجازت دینے کیلئے حکم انوں کی مرضی کومتاثر کیا، اور اس چیز نے کس طرح سود کے قوانین میں اختلافات ہی وہ وجہ تھے جن سے مغربی یورپ کی معیشتیں مشرقی و سطی سے خطوں میں جس قتم کی مالی دستاویزات استعال کی گئیں وہ اصولی اختلافات کی عکاسی کرتی خطوں میں جس قتم کی مالی دستاویزات استعال کی گئیں وہ اصولی اختلافات کی عکاسی کرتی شویں۔ دونوں میں جس قتم کی مالی دستاویزات استعال کی گئیں وہ اصولی اختلافات کی عکاسی کرتی شویس۔ اور زیادہ اہم بات یہ ہے کہ ، اُنیسویں صدی سے پیشتر مشرقی و سطی میں بینکنگ کے اداروں کا فقدان تھا۔

سوداور چھاپے خانے پر پابندیوں کے تجزیے اس بات پر دلالت کرتے ہیں کہ اسلام میں فطری طور پر کوئی الی چیز نہیں ہے جو اس طرح کے ماحول کو پر وان چڑھاتی ہو جو تجارت مخالف قو اندین کی حمایت کرتا ہو۔ در حقیقت اوائلِ اسلام کے مذہبی اور سیاسی اصول خاصے کچکدار تھاور بلکہ غالبًا افزائش کو پر وان چڑھانے والے تھے۔ معاثی اور ساجی حالات کے تقاضوں کے مطابق مذہبی قانون کی تعبیر نو بار بار ہوتی رہتی تھی اور نتج چئہ مشرقی وسطی اسلام کے قیام کے بعد صدیوں تک ایک معاثی، ٹیکنالو جیاتی، اور ثقافتی راہنما تھا۔ بہت سے اسلامی قوانین جنہوں نے آخر میں معاثی تی کوروک دیا، ابتدائی اسلامی معیشت کی ضروریات سے مناسبت رکھتے تھے، لیکن، جوں جول معاشی حالات نے ترقی کی، توسیاسی اور مذہبی حکام کے در میان اقتد ارکو جو از بخشنے کے تعلق کور معاشی تی پر بڑھتا ہوا اثر، رو کئے کامل ثابت ہوا۔ سود پر اور الفاظ اور تصاویر کی مثل تیار کرنے پر پابندی لگاتے جیسے مذہبی اصول، جو بل جدید معیشت کیلئے مسکہ نہیں تھے۔ اب ایک کرنے پر پابندی لگاتے جیسے مذہبی اصول، جو بل جدید معیشت کیلئے مسکہ نہیں تھے۔ اب ایک الیک رکاوٹ کے طور پر سامنے آگئے جس پر قابویا نامشکل ہوگیا۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ چھاپہ خانہ بچھلی ہزاری کی اہم ترین معلوماتی ٹیکنالوجی تھی، اور جہاں جہاں یہ پھیلا، وہاں مغربی معیشتیں بہت تیزی سے بڑھی پھولیں۔لیکن چھاپہ خانہ کے

پھیلاؤ کے بالواسط بنائے اس سے بھی زیادہ اہم تھے۔ باب ششم ان میں سے ایک نتیج کونمایاں کرتا ہے: چھاپہ خانہ نے پروٹسنٹ اصلاح کلیسا کے پھیلاؤ میں مدددی۔ چھاپہ خانہ نے ، وسیع پیانے پر تیز رفتارا ختلاف رائے کی گنجائش پیدا کی ،اوراس طرح تحریب اصلاح کلیسا کی کامیا بی کی راہ ہموار کی ، جبداس سے پہلے والی کلیسا مخالف تحریب بناکام ہوگئ تھیں۔ یہ باب اُن تجر بی تجزیوں کی رپورٹ پیش کرتا ہے جو یہ ظاہر کرتے ہیں کہ تحریب اصلاح کلیسا شہروں میں غلبہ پانے کا بہت زیادہ امکان چھی ہوئی کتب تک رسائی کے ذریعے پیدا ہوا۔ یہ سی معاشرے کے طویل المدتی خطر حرکت میں ایک' دورا ہے' کا بہت اہم معاملہ ہے۔ اس طرح کی کلیسا خالف تحریب کا، جومعلومات کے تیز رفتار بہاؤ پر انحصار رکھتی تھی ،سلطنت عثانیہ میں معلومات بینالوجی تحریب تک رسائی بہت کم تھی سلطنت عثانیہ میں معلومات بینالوجی امکان بہت کم تھی سلطنت عثانیہ میں معلومات کی بہت تیز ترسل کی المیت رکھتی تھی، قائم شدہ مفادات کو افتد ار پراپئی گرفت رکھنے کا موقع فراہم کیا، اس طرح کہ اس نے صدیوں تک جامد صورتِ حال کے قائم رہنے کی راہ ہموار کردی۔ نیجۂ ، نہ ہی مقدرہ مشرق وسطی میں صدیوں تک جامد صورتِ حال کے قائم رہنے کی راہ ہموار کردی۔ نیجۂ ، نہ ہی مقدرہ مشرق وسطی میں صدیوں تک ایک طاقتور سیاسی قوت رہی بید ہمور کی لور پر میں ان کا اثر رسوخ کی راہ ہموار کردی۔ بیجۂ ، نہ ہی مقدرہ مشرق وسطی میں صدیوں تک ایک طاقتور سیاسی قوت رہی ، جبکہ مغربی یور پ میں ان کا اثر رسوخ کی راہ ہموار کردی۔ بیجۂ ، نہ ہی مقدرہ مشرق وسطی میں صدیوں تک ایک طاقتور سیاسی قوت رہی ، جبکہ مغربی یور پ میں ان کا اثر رسوخ کی راہ ہموار کردی۔ بیجۂ مغربی یور پ میں ان کا اثر رسوخ کی رور پڑ گیا۔

30

کے معاثی خط حرکت کیلے اتنا ہم واقعہ تھا، اور کیتھولک یورپ اور سلم مشرق وسطی کے خط حرکت کیلے مذہبی مقتدرہ کی ایسی ہی تباہی کا فقد ان اہم تھا۔ بنیادی اور اسلم مشرق وسطی کے خط حرکت کیلئے مذہبی مقتدرہ کی ایسی ہی تباہی کا فقد ان اہم تھا۔ بنیادی اور الک بیہ ہے کہ تحر کیک اصلاح کلیسا نے بنیادی طور پر اُس طریقے کو بدل دیا جس میں اقتدار کی تشہیر کی جاتی تھی۔ مذہب کی پہلے سے کنر ورجواز بخشی کی صلاحیت پر وٹسٹٹ ریاستوں میں اصلاحِ کلیسا کے بعد مزید کنر ورہوگئی، کیونکہ اس نے پروٹسٹٹٹ حکمرانوں کواپئی حکومت کے توسیعی کارندوں کو تبدیل کرنے پر مجبور کر دیا۔ سب سے عام رقبمل، اس معاثی اشرافیہ سے توسیع طلب کرنا تھا، جو پارلیمنٹ میں خدمات انجام دیتی متحی۔معاثی اشرافیہ میری مُر اوصرف وہ لوگ ہیں جو بنیا دی طور پر تجارت میں مشغول ہیں۔ تا جر، ہنر مندا فراد، صراف، تجارتی کسان ، یا کوئی بھی اور شخص جو مارکیٹ کیلئے پیدا کاری ، یامارکیٹ کے ہاتھ میں صودوں میں سہولت کاری میں مشغول ہوں۔ توسیع کا تبدیل کر کے معاثی اشرافیہ کے ہاتھ میں دینا ایک اہم پیش رفت تھی ، کیونکہ اُن کی ترجیات کا رُبیان اُن یا لیسیوں کی طرف تھا، جو معاشی و دینا ایک اہم پیش رفت تھی ، کیونکہ اُن کی ترجیات کا رُبیان اُن یا لیسیوں کی طرف تھا، جو معاشی

خوشحالی کی نوید دیتی ہیں، جیسا کہ محفوظ ملکیتی حقوق اورعوام کی بہبود کا خیال رکھنا۔ نتیجۂ پروٹسٹنٹ حکمران اکثر ایسے قوانین اور پالیسیاں بناتے تھے، جوطویل المدتی معاشی خوشحالی کو بڑھاوا دیتی تھیں، کیتھولک یامسلمان حکمرانوں کی نسبت بہت زیادہ۔

اس کا مطلب یہ نہیں ہے کہ معاشی اشرافیہ زیادہ ''عوامی جذبہ رکھنے والی''تھیں، بنبت دوسر ہے توسیعی کارندوں کے اور لہذا وہ نیکی کے محرکات کے تحت عوامی مفاد میں پالیسیوں کی خواہش رکھتی تھی۔ بلکہ اس کے بالکل برعکس، بیاس طرف اشارہ کرتی ہے کہ معاشی اشرافیہ اپنی مفادات کے حصول کی کوشش کرتی تھی، جوا تفاق سے اُن پالیسیوں کے ساتھ لگا کھاتے تے، جو وسیع تر معیشت کو بھی فائدہ پہنچاتے تھے۔ اس کا یہ بھی مطلب نہیں ہے کہ وہ سب پچھ جو معاشی اشرافیہ کرتی تھی، معیشت کیلئے اچھا ہوتا تھا تاریخ معاشی اشرافیہ کی طرف سے کرابیطلب کرنے کی مثالوں سے بھی بھری پڑی ہے۔ اس کے کہنے کا یہ مطلب بھی نہیں ہے کہ ایساسیاسی نظام جو کلی طور پر معاشی اشرافیہ کی طرف سے جوالیا جائے معیشت کیلئے اچھا ہوگا۔ تا ہم اس کا مطلب بیہ ہے کہ ایساسیاسی نظام جس میں معاشی اشرافیہ کو سود ابازی کی بساط پر اہم نشست حاصل ہو، ایک ایسے نظام کی نسبت جہاں اُن کی کوئی آ واز نہ ہو، بہتر معاشی نتائج کا حامل ہوگا۔

ابواب 7 اور 8 ان بیانات کی حمایت کیلئے متعلقہ تواریخ کو کھنگالتے ہیں۔ باب 7 دوسر کردہ پروٹسٹنٹ معیشتوں انگلتان اور جمہوریہ ڈج میں ہونے والی بعد اصلاح کلیسا معاثی اورسیاسی تبدیلیوں کا جائزہ لیتا ہے۔ باب 8 ایک کیتھولک، معیشت کا، جو پیچےرہ گئی بعنی سپین کا اور ایک اُس وقت کی مشرقِ وسطی کی معیشت، سلطنتِ عثانیہ کا جائزہ لیتا ہے۔ یہ محض معمولی تقابل نہیں ہیں۔ جنہیں یونہی اُٹھا کر استدلال کی تائید کیلئے پیش کر دیا گیا ہو۔ یہ غالبًا فرانس کے علاوہ، جو کیتھولسزم، اسلام اور پروٹسٹنٹ ازم کی کسی شکل سے وابستگی رکھتا ہے۔ وقت کی اہم ترین معیشتیں تھیں۔

البذابی ڈھانچہ اُس' جھوٹے اختلاف' کی بھی توجیہہ کرتا ہے جوشال مغربی یورپ اور باقی ماندہ یورپ کے درمیان واقع ہوا، اور اس' بڑے اختلاف' کی بھی جومغربی یورپ اور مشرقِ وسطی کے درمیان واقع ہوا، یہ کہنا کافی نہیں ہے کہ' مغربی یورپ کے بارے میں کچھ' ایسا تھا، جوآخر کار معاشی خوشحالی پر منج ہوا، جدید معیشت کا اُبھار کوئی بین مغربی یورپ مظہر نہ تھا۔۔۔۔۔ یہ

بالکل ایک انگلیز یائی اور ڈچ مظہر تھا۔ اگرچہ میں بید دعویٰ نہیں کرتا کہ بید ڈھانچہ ہر چیز کی تشریح کرتا ہے۔ بیا استدلال صنعت سازی سے پہلے رُک جاتا ہے۔ جوابخ طور پر وضاحت طلب ہے۔ لیکن میں بید دعویٰ ضرور کرتا ہوں کہ وہ مقامات جہاں جد بید معیشت بالآخر جنم لیا، اُن کے ہاں سوگھویں صدی کے اختیام تک بہت مختلف سیاسی معیشت کا توازن تھا ..... ایک ایسا توازن جوطویل المدتی معاشی ترقی کیلئے زیادہ سازگار تھا۔

يه دُّ هانچه ويبر كاُن سادگي پيندانه نظريات كوجوُ' پروڻسٽنٽ اخلاقيات'' كومعاشي خوشحالي کے ساتھ جوڑتے ہیں سرکے بل اُلٹ دیتا ہے (10) میکس ویبر (Max Weber) [2002] نے بیاستدلال کیا کہ کیلوینی قضاو قدر کے فلسفہ نے اپنے ماننے والوں کو بیہ ثابت کرنے برآ مادہ کیا کہ وہ محنت کرنے اور دُنیاوی کامیابی حاصل کرنے سے''منتخب لوگوں'' میں سے ایک تھے۔اس طرح ''سرمایہ دارانہ جذبہ' پروٹسٹنٹ ممالک میں نفوذ کر گیا اور اُنہیں ا یک مختلف معاثی راستے برڈال دیا، وہ مشاہدہ جس نے اس مفروضے پر اُبھارا معیجے ہے: بہت سی پروٹسٹنٹ اقوام کوجدیدمعاثی ترقی میں فوقیت حاصل تھی۔لیکن جہاں پیے کتاب اس بات کوشلیم کرتی ہے کہ پروکسٹٹ ازم اورمعاثی ترقی میں ایک باہمی تعلق ہے، وہیں پریہ ثقافت یا مذہبی اصولوں پر ببنی سلسلۂ علل سے بہت مختلف علت کے بارے میں استدلال کرتی ہے۔ بیاس طرف اشارہ کرتی ہے کہ اصلاح کلیسا کی طرف سے پیدا کردہ سیاسی معیشت میں تبدیلیاں خاص طور پر سودابازی کی بساط پر ندہی اشرافیہ کی بجائے معاشی اشرافیہ کی تقرری، وہ بنیادی عامل تھاجس نے یروئٹسنٹ ازم کومعاثی کامیابی کے ساتھ جوڑا۔ یقیناً اس سے بینتیے نہیں نکاتا کہ جدید معیشت کو لازماً شال مغربی پروئسٹنٹ پورپ میں ہی اُ بھرنا تھا۔اس کا مطلب محض پیر ہے کہا گر 1600 میں زندہ رہنے والے کسی مخص کواس چیز میں انتخاب کرنا ہوتا کہ دُنیا کے کس جھے میں 150 سال بعد صنعت سازی اوراُس سے متعلقہ معاثی ترقی کا دھا کہ داقع ہوسکتا ہے۔تو پر وکسٹنٹ شال مغربی يورپ ايک احماانتخاب ہوتا۔ (11)

# تكميلي مفروضه جات

''مغرب کے عروج'' کی توضیحات، جواُس توضیح سے جواس کتاب میں پیش کی گئی ہے

34

سب سے زیادہ قریب ہیں۔ وہ ایوز گریف (Avner Greif) ڈگٹس نارتھ ڈگٹس نارتھ (Douglass North) اور تیمور گران (Timur Kuran) کی ہیں۔ گریف اور نارتھ دونوں، اداروں کے معاشی مفاہیم کو بیچھنے کیلئے مفید ڈھانچہ مہیا کرتے ہیں۔ گریف مضامین کے ایک سلسلے اوراینی کتاب Institutions and the path to the Modern Economy میں یہ دکھاتے ہیں کہ قرون وسطیٰ میں مرکزی ساتھ اور قانو نی اداروں کی غیرموجود گی میں کس طرح غیر مرکزی اداروں نے تجارت کو تہل بنانے کیلئے کام کیا۔ گریف بنیا دی طور پراُن معاشی اداروں پر توجہ مرکوز کرتا ہے جوریاست سے باہراً بھرے اور اس پر کہ ان اداروں نے کس طرح معاشی تباد لے کوئہل بنایا۔موجودہ کتاب کا فوکس معاشی زندگی کے ایک مختلف جھے پر ہے: اُن تر غیبات یر جن کا سامنامشرق وسطی اورمغربی پورپ کے بنیادی سیاسی ادا کاروں کو ہوا۔ گریف کی طرف ہے تجزید کی گئی ادارہ جاتی تبدیلیاں اُن تاریخی عوامل کی اہم پیشر وتھیں جن کا کھوج اس کتاب میں لگایا گیا ہے۔ الہذا گریف کا کام میرے استدلال کیلئے ایک ضروری علمله فراہم کرتا ہے۔ گریف کی طرف سے مطالعہ کیا گیا ادارہ جاتی اختلافات کا ایک سیٹ جو واضح توجہ کا متقاضی ہے،وہ ہے جن کاتعلق خاندانی ڈھانچے سے ہے۔ پورپیوں کا خاندانی ڈھانچے قرونِ وَسطٰی کے کلیسا کی پالیسیوں کی پیداوار تھا۔جس نے رشتہ داری کے تعلقات کو کمرور کرنے کیلئے کچھ معمولات کی حوصله شکنی کی (متبنی بنانا، کثیرالاز دواجی ) دو بارہ شادی، ہم جدّ لوگوں کے درمیان شادی) جبک گڈی (Jack Goody) (1983)، کےمطابق کلیسانے یہ پالیسان اس اُمید کے

#### دوسرى توضيحات

''مغرب کے عروج ''کے بارے میں اس کتاب میں پیش کی گئ توضیح اُس واحد توضیح سے معاشی مختلف ہے جو عام ہے۔ مغرب کا عروج اُن بڑے موضوعات میں سے ایک ہے جس سے معاشی تاریخی دان نمٹنے ہیں، اور نتیجہ اُس کے اسباب کی تقہیم کو ہماری طرف سے آ گے بڑھانے کے سلسلے میں بہت سے الفاظ وقف کئے گئے ہیں۔ بہت سے موجودہ مفروضات اس مفروضے کی جو اس کتاب میں پیش کیا گیا ہے بہت عمدہ طریقے سے تکمیل کرتے ہیں۔ ایک توضیحات، مغرب کے عروج یا کسی دوسری جگہ پرنسبٹا جمود کے دوسرے پہلوؤں پرروشنی ڈالتی ہیں، جوالی توضیحات مغرب پیش کرتے ہوے جوان میکا نیول کی مضبوط کرتے ہیں جن پراس کتاب میں روشنی ڈالی گئی ہے۔ پیش کرتے ہوے جوان میکا نیول کی مضبوط کرتے ہیں جن پراس کتاب میں روشنی ڈالی گئی ہے۔ ایک توضیحات کی واضح طور پرنقیض ہیں۔ میں نے ایک توضیحات کی واضح طور پرنقیض ہیں۔ میں نے یہی ان کا جائزہ لیا ہے اور پیشاندہی کی ہے کہ میں کیوں یہ مانتا ہوں کہ میری توضیحات کا میاب ہیں اوران کی توضیحات نا کا م ہیں۔

ساتھ نافذ کیں کہ لوگ اپنی موت کے بعداینی جائیدادوں کو اپنے رشتہ داروں کی بجائے کلیسا کو عطیہ کریں گے۔ (12)اس کے مقابلے میں مشرق وسطیٰ میں رشتہ داری کے تعلقات بہت اہم تھے۔ جہاں ہم جد ّ لوگوں میں شادی بہت عام تھی۔ گریف (1994a, 2006a, 2006b) پیہ استدلال كرتا ہے كەنتىچة يورىي ثقافت' 'انفرادىت پىندانہ' ، موگى بەنسېت مشرق وسطى كى ثقافت کے جوزیادہ''اجتماعیت پیندانہ' تھی۔الہذا یور پیوں نے ایسےادار نے کیق کئے جنہوں نے گروپ سے باہراعتاد پیدا کیا، کیونکہ مرکزی خاندان اتن چھوٹی ا کائی کا تھا کہ باہمی تبادے سے کوئی فوائد بهم نہیں پہنچاسکتا تھا۔(13)اس چیز نے مشرق وسطی کو اُس وقت فائدہ پہنچایا جب تجارت کا دائرہ محدودتھا، کیونکہ رشتہ داروں کے گروہ میں تجارت بغیر کسی مزیدادارہ جاتی پیشرفت کے واقع ہوسکتی تھی۔ تاہم جب ایک مرتبہ بعد کے قرون وسطی کے بوریی معاشروں نے ایسے ادارے قائم کر لیے جورشتہ داروں کے گروہ ہےآ گے بڑھ کراعتا دکو پہل بناتے تھے۔ بید دلائل اس کتاب میں پیش کئے گئے دلائل کے ساتھ کلی طور پر ہم آ ہنگ ہیں۔ایک بات پیہے کہ وہ یہی دلیل اس بات کیلئے استعال کرتے ہیں کہاسلام قبل جدید تناظر میں معاشی ترقی کیلئے کیوں مفیدر ہاہوگا:اس نے 🛚 (اسلام نے)مسلمانوں کواُمہ کے تصور کے ذریعے باہم مربوط رکھا، جو پوری اسلامی برادری کو ایک خیال کرتا ہے۔اورگریف کی ، پورپین معیشت کی حتمی کامیابی کیلئے دلیل بڑے عمرہ طریقے سے میری توضیح کی تعمیل کرتی ہے۔ ہوسکتا ہے کہ مضبوط رشتہ داری کے تعلقات نے ،مشرق وسطی میں آخر کارغیر شخصی نباد لے کی حوصلہ شکنی کی ہو، کیکن اکیلا پیدامراس بات کی وضاحت نہیں کرتا کہ معاشی اشرافیه، سودابازی کی بساط پر کیوں بھی کوئی نشست حاصل نہ کرسکی ۔اس کتاب میں پیش کی گئی دلیل اس خلا کو پُر کرتی ہے۔ بیاستدلال کرتے ہوئے کہ معاشی اشرافیہ کوسودابازی کی بساط پر مجھی کوئی جگہاس لئے نہل سکی کہ مشرقِ وسطیٰ کے حکمران ،اسلام کی جواز بخشی کی قوت کی وجہ سے اتےمضبوط تھے کہ وہ انہیں خارج کر سکتے تھے۔

تصانیف کا دوسراسیٹ، جن سے یہ کتاب جذبہ یا ادراک حاصل کرتی ہے، ڈگلس نارتھ (Gouglass North) کی اداروں کے بارے میں تصانیف ہیں، خاص طور پر اُس کی کتاب'معاثی تاریخ میں ساخت اور تبدیلی' Structure and Change in Economic کتاب'معاثی تاریخ میں ساخت اور تبدیلی اور معاشی کا کردگی، Institutions, Institutional اور'ادارے'ادارہ جاتی تبدیلی اور معاشی کا کردگی،

(Change and Economic Performance نارته کی تصانیف کامر کرتوجه سیاسی اداروں کوحقوق ملکیت کے ساتھ جوڑ ناہے۔ شال مغر لی پورپ میں ان اداروں کا اُبھار بلاشبہ اہم تھا، اور وہ اس کتاب میں پیش کئے گئے نظر یہ میں مرکزی کردارادا کرتے ہیں۔ نارتھ نے اس مجموعهُ تحریرات میں اپنا حصہ ایک بنیادی مضمون میں بیری وائین گاسٹ (Barry Weingast) کے ساتھ مل کرڈالا (1989)، جواس طرف اشارہ کرتا ہے کہ انگلتان میں 1688 کے سنہری انقلاب کے بعد انتظامی حاکمہ یر ادارہ جاتی یابند بول کا نفاذ ایک فیصلہ کن موڑ تھا، کیونکہ اس نے دولتمندول کو ایک اضافه سیاسی آواز مهیا کی، نارتهه، جان والس (John Wallis) اور وائین گاسٹ، اینی کتاب تشد داور ساجی نظام (Violence and Social Orders) میں اس دلیل کومزید پھیلاتے ہیں،اور بہدعویٰ کرتے ہیں کہ غیرشخص اور غیر جانبدار قانونی اور معاشی اداروں تك رسائي كوكھولنامعاشى ترقى كى بنياد ہے۔ان كے خيال ميں كھلے عام رسائى اہم ہے، كيونكه بيہ آبادی کے زیادہ بڑے جھے کیلئے ، وسائل کومستعدی سے استعال کرنے کی حوصلہ افزائی کرتی ہے۔ ڈارون اسیم اوگلواور جیمز راہنس (2012)ا بنی کتاب قومیں کیوں نا کام ہوتی ہیں Why) (Nations Fail میں الی ہی دلیل پیش کرتے ہیں۔ وہ استدلال کرتے ہیں کہ وہ حکومتیں جو استحصال کی اجازت دیتی ہیں، وہی معاشی ترقی میں بنیادی تاریخی رکاوٹیں ہیں۔ بیتمام دلائل ان ولائل سے جواس کتاب میں پیش کئے گئے ہیں مطابقت رکھتے ہیں۔ بڑی حد تک بی کتاب س 1600 کواینے اختیامی نقطے کے طور پر اختیار کرتی ہے میرے استدلال کا ایک مفہوم یہ ہے کہ 1600 تک مغربی پورپ کے بعض جھے ایسے تھے جواسی جذبے میں جو نارتھ اور دوسروں نے بیان کیا ہے ایک معاشی اُڑان بھرنے کیلئے تیار ہور ہے تھے۔ البذاب کتاب اُن کے دلائل کی محض چند صدیاں پیھیے تک پیروی کرتی ہے۔اس بات پر توجہ دیتے ہوئے کہ ایسے واقعات کا امکان انگستان میں واقع ہونے کا ہی زیادہ تھا۔ پنسبت مثلاً سلطنت عثمانیہ کے۔

36

اس کتاب میں اختیار کیا گیا نقطر ُ نظر تیمور کران کی اہم تصانیف کے ساتھ مما ثلت رکھتا ہے۔ اپنے مقالات کے ایک سلسلے میں اور اپنی کتاب ''طویل انفراج'' (The Long میں، گران میہ استدلال کرتا ہے کہ اسلامی قانون کے متعدد ایسے پہلو تھے، جنہوں نے قبل جدید کے معاشی ماحول میں تجارت کو اُبھار نے میں مدد کی، کیکن جو نہی ہیہ ماحول

جین اوئیٹن وین زینڈن (Jan Luiten Van Zanden) اپنی کتاب وصنعتی انقلاب کا طویل راسته، (The Long Road To the Industrial Revolution) میں گریف، طویل راسته، (The Long Road To the Industrial Revolution) میں گریف کران اور نارتھ اور بہت سے دوسر بے لوگوں کے ادرا کات کو استعال کرتا ہے۔ وین زینڈن یہ استدلال کرتا ہے کہ ایک خاص مظہر۔''یور پی شادی کا انداز'' ۔۔۔۔۔ نے اُس صنعتی تشکیل میں اپنا حصد ڈالا، جوابتدائی جدید مغربی یورپ میں واقع ہوئی، اور اسے باقی ماندہ دُنیا کے مقالیہ میں نمایاں کرنے میں مدد دی۔ خاص طور پر، وین زینڈن اس طرف اشارہ کرتا ہے کہ شال مغربی یور پیوں کے مردوں اور عورتوں کا زندگی میں دیر سے شادی کرنے کے رُبچان نے اُنہیں زیادہ انسانی سرماییا کٹھا کرنے کی ترغیب دی، جو اس بات کا ایک اہم تعین کارتھا کہ ادار ہے کس طرح ارتقا پذیر ہوئے۔ (15) گریف کی طرح وین زینڈن بھی قرونِ وسطیٰ کے آخری دور ارتقا پذیر ہوئے۔ (15) گریف کی طرح وین زینڈن بھی قرونِ وسطیٰ کے آخری دور میں استدلال کرتا ہے۔ ایسی پیشتر فتوں کے بغیر، اس کتاب میں بحث کئے گئے بہت سے طریق میں استدلال کرتا ہے۔ ایسی پیشتر فتوں کے بغیر، اس کتاب میں بحث کئے گئے بہت سے طریق میں استدلال کرتا ہے۔ ایسی پیشتر فتوں کے بغیر، اس کتاب میں بحث کئے گئے بہت سے طریق میں استدلال کرتا ہے۔ ایسی پیشتر فتوں کے بغیر، اس کتاب میں بحث کئے گئے بہت سے طریق میں استدلال کرتا ہے۔ ایسی بی استدائی سرمائے کے نتائے سے ، اور کی کارت سے۔ اور کور کیا کہ ایسا کی انہیت پر زور دیتا ہے، اگر چوائی کا سروکارزیادہ ترانسانی سرمائے کے نتائے سے ، اور میراسیاست پرائن کے اثرات سے۔

مفروضات کا ایک دوسرا سیٹ جو سیاسی اور قانونی اداروں پر توجہ مرکوز کرتا ہے۔ یہ

نے مغرب کے عروج میں ایک اہم کر دارا داکیا۔اس استدلال کا جدید شکل میں سُر اغ چارکس ٹلی (Charles Tilly) میں ماتا ہے۔ جو بیاستدلال کرتا ہے کہ باہمی دفاع اور جنگ نے حکومتوں کیلئے مالیات کی پیدادار میں سر مابی کاری کرنے کیلئے حکومتوں کیلئے تر غیبات پیدا کیں۔ٹلی کا اکثر حوالہ دیا جانے والا (1975, P.42) بیان یہ ہے'' جنگ نے ریاست کو بنایا اور ریاست نے جنگ کو، (16) یہ بات بلاشہ صحیح ہے کہ پورپ میں مالی، قانونی اور ریاستی صلاحیت نے ریاستوں اورمعاشی مقدروں کی ترقی میں بہت بڑا کردارادا کیا۔ (17)کیکن استحریری مجموعے کی ایک خامی ہیہ ہے کہ بدایک ایسے حکمران کوفرض کر لیتا ہے جوٹیکس کے حصول کی کوششوں یا قانونی دائرہ کار کے انتخاب کا اختیار رکھتا ہے، بغیراس بات کا گہرا کھوج لگائے کہ اول اس حکمران کے پاس الیا کرنے کی طاقت کیوں ہے۔اس کمی کا جواز پیش کیا جاتا ہے:۔کسی بھی تجزیے کو کہیں نہ کہیں سے شروع ہونا ہوتا ہے، اسی حکمران کوفرض کرنا زیادہ تر تاریخی صورتِ حال میں ایک مناسب مقام ہوتا ہے۔ کیکن اس کتاب میں پیش کیا گیا استدلال اس طرف اشارہ کرتا ہے کہ وہ انداز جس میں حکمرانوں کے اقتدار میں کی جاتی ہے، پالیسیوں کی اُن اقسام کیلئے جووہ اختیار کرتے ہیں، اہمیت رکھتا ہے۔ اور حتمی طور پر مالی اور قانونی صلاحیت کے فوائداُٹھانے کی قابلیت کیلئے بھی اگرچہ میں نے مالی صلاحیت میں سرماریکاری کو حکومت کی توسیع کے تعلق سے صرف بالواسط طوریر بیان کیا ہے (ابواب 7 اور 8 میں ) لیکن پیواضح طور پراس سے مترشح ہوتا ہے کہ دونوں کا آپس میں گہراتعلق ہے۔(18)

38

یورپ کی منفر د تاریخ پر بنی تو ضیحات کا ایک متعلقہ سیٹ اس حقیقت پر توجہ مرکوز کرتا ہے کہ یورپ نسبتاً چھوٹی چھوٹی ریاستوں میں بٹا ہوا تھا، جوا کثر برسر پرکار ہتی تھیں، جبکہ وُ نیا کے بیشتر حصے بڑی بڑی سلطنوں کے ماتحت تھے جنہیں کم سیاسی مقابلے کا سامنا کرنا پڑتا تھا۔ پال ایم کینیڈی (1987) (Paul M. Kennedy) کی طرف سے اُس کی کتاب دعظیم طاقتوں کا عروج وزوال (The Rise and Fall of the Great Powers) میں قائم بنیادی تصوریہ ہے کہ مخرب میں جنگ کی مسلسل طلب نے وہ محرکات پیدا کئے جنہوں نے مسکری ٹیکنالوجی کو باقی ماندہ وُ نیا کی نسبت ایک مختلف شرح سے ترقی پرا کسایا، جس نے جوابا یورپ کوسولھویں صدی میں ماندہ وُ نیا کی نسبت ایک مختلف شرح سے ترقی پرا کسایا، جس نے جوابا یورپ کوسولھویں صدی میں

شروع ہونے والی نوآبادیات سازی میں بالادی عطا کی۔اس مفروضے کا ایک اور زیادہ باریک متن وہ ہے جو فلپ ہافیمین (Philip Halfman 2015) نے اپنی کتاب 'یورپ نے وُنیا کو کیوں فتح کیا، (Why Did Europe Conquer the World?) میں پیش کیا۔ جس میں استدلال کرتا ہے کہ یور پی حکمرانوں کے درمیان مقابلہ صرف اُسی وقت عسکری ٹیکنالوجی کی بہتر یوں پر منتج ہوا جب اس کا اختلاط بارود کے ساتھ ہوا، جو یورپ میں قرونِ وَسطی کے اواخر میں پہنچا۔ (19) تا ہم زیرِ نظر کتاب میں اہم ادرا کات میں سے ایک بیہ ہے کہ مشرقِ و سطی کے لوگوں پہنچا۔ (19) تا ہم زیرِ نظر کتاب میں اہم ادرا کات میں سے ایک بیہ ہے کہ مشرقِ و مطی کے لوگوں نے ، جو کہ جزوی طور پر مذہبی جو از بخشی کی وجہ سے تھا، اُنہیں اس بات کی اجازت دی کہ وہ معاشی اشرافیہ کے ساتھ گفت و شنید کے بغیر بڑی بڑی ساطنتیں بنالیں۔ مغرب میں معاملہ اس کے برعکس شکستگی کی توضیح کرتی ہے۔ ریول، یورپ کی شکستگی کی توضیح کرتی ہے۔ ریول، یورپ کی شکستگی کی توضیح کرتی ہے۔ (20) بلا شبہ بید شکستگی کی توضیح کرتی ہے۔ (20) بلا شبہ بید اس مجموعہ تحاریر سے آگے جاتی ہے، کیونکہ بیدیورپ کی شکستگی کی توضیح کرتی ہے۔ (20) بلا شبہ بید اس محموعہ تحاریر سے آگے جاتی ہے، کیونکہ بیدیورپ کی شکستگی کی توضیح کرتی ہے۔ (20) بلا شبہ بید اختلا فات کا ایک احوال مہیا کرتی ہے۔ جد میدمعیشت شال مغربی یورپ ، نا کیمض یورپ میں بیدا اختلا فات کا ایک احوال مہیا کرتی ہے۔ جد میدمعیشت شال مغربی یورپ ، نا کیمض یورپ میں بیدا ہوئی۔ کی طور پر مغربی شکستگی یورپ ، نا کیمض یورپ میں بیدا ہوئی۔ کی طور پر مغربی شکستگی یورپ ، نا کیمض یورپ میں بیر بیل میں اس کی تو جبہ کرنا مشکل ہے۔

مفروضات کا ایک مختلف سیٹ فن خطابت، دانشوری اور خردافروزی کے معاثی اثرات پر توجہ مرکوز کرتا ہے۔ اس مجموعہ تخاریر میں سے ایک موثر مثال ڈیرڈرمیکلوسکی Deirdre کو کہ سے، جواس طرف اشارہ (Bourgeois Dignity) کی ہے، جواس طرف اشارہ کرتی ہے کہ لوگوں کا گفتگو کا طریقہ اہمیت رکھتا تھا....خصوصی طور پر زبان میں ایک تبدیلی ، خاص طور پر انگلتان اور نیدر لینڈز ہیں جو کہ کاروبار اور تجارت کیلئے بہت زیادہ سازگارتھی ، ذہنوں کو تبدیل کرنے میں بہت بنیادی ثابت ہوئی اور اس نے ذبین اور دولت مندافراد کو اُن تجارتی سرگرمیوں پراُ کسایا جو اس سے پہلے کمتر خیال کی جاتی تھیں۔ جو کیل موکا ئیر ای والی سے کہا کمتر خیال کی جاتی تھیں۔ جو کیل موکا ئیر ای والی سے کہا کہ خوال مولائیر ای والی شور پر سرتھویں۔ اٹھارہ کرتے ہوئے کہ سوچنے اور علم حاصل کرنے کے نئے طریقوں نے ، خاص طور پر سرتھویں۔ اٹھارہ میں صدی کی تو کے کہ خور دافروزی کے اشتراک سے ، پیدا کاروں اور کاروباری لوگوں کے زیادہ کارگر تکنیکوں

کے تجربات کرنے کے رویے کو تقویت دی۔ میکاوسکی اور موکائر دونوں جدید معیشت کی ترقی کے اہم پہلوؤں کی واضح طور پرنشا ندہی کرتے ہیں۔ ایک الیی جدید معیشت کا تصور کرنا مشکل ہے جس میں کاروبار میں ایک پُر تجسس اور تجرباتی جذبے کا فقدان ہویا تجارت میں ملوث لوگ پخی ذات کے افراد ہوں لیکن پھر بھی یہ بات واضح نہیں ہے کہ ان دلائل میں سب سے بڑا محرک کونسا ہے۔ کیا یہ بات مکن طور پڑھیک ہو سکتی ہے کہ تا جروں کے بارے میں رویوں میں تبدیلی ان طبقات کی دولت وطاقت میں ایک وقت ترتی کے بغیر واقع ہو سکتی تھی؟ کیا یہ مکن نہیں ہے کہ تحر کے خرد افروزی اور دوسری دانشورانہ تحریکیں معاشی اور سیاسی حالات کا رقم مل ہوں؟ اس کتاب میں پیش کئے دلائل، اُن حالات کا ادراک مہیا کر کے جنہوں نے پہلے پہل ان تحاریک ومکن بنایا، ان مسائل پرروشنی ڈالنے میں مددکرتے ہیں۔

40

41

متضادمفروضے

اس کتاب میں پیش کئے گئےمفروضے کےمتضادمفروضات کا اہم ترین سیٹ ثقافت میں اختلافات پرمرکوز ہے۔ میں نے پہلے ہی بنیادی مسائل کو، ثقافت برمبی توضیحات کے ذریعے بیان کیا ہے ۔ وہ اکثر اوقات سبب کے ساتھ اُس کا تعلق جوڑ کرمعا ملے کو اُلجھا دیتے ہیں ۔ وہ اس طرف اشارہ کرتے ہیں کہ ثقافت ہی مسئلے کا سبب ہے جبکہ حقیقتاً بدأن گہری قو توں کا ایک · تتیجہ ہے، جوبیک ونت معاشی اور سیاسی اختلا فات کو بھی متاثر کرتی ہیں، بلاشبہ ثقافت کا معاشی نتائج میں اہم حصہ ہوتا ہے۔لیکن اس قتم کےمفروضات ثقافت کوایک غیر متبدل چیز کےطوریر لیتے ہیں۔ اس طرح کے استدلال کی ایک اہم مثال پھرمیکس ویبر (Max Weber) کی طرف سے آتی ہے (1922)،جس کے بارے میں مشہور ہے کہاس نے مشرقِ وسطیٰ کی نسبتاً معاشی کمزوری کواسلام کی'' قدامت پیندانه فطرت'' کے ساتھ منسوب کیا۔اس طرح کے دعویٰ کی تائیر ڈیوڈلینڈر (David Landes)(1998 ch.24)، ایرک جونر (1990, PP.205-6) اور جوئيل موکائر (1981, PP.179-84) (Eric Jones) (Joel Mokyr) کی تازہ ترین ضخیم تواریخ میں بھی کی گئی ہے، جوٹیکنالوجی اور معاشی ترقی پر کھی گئی اس شاندار کتاب میں بیہ بتا تاہے کہ زیادہ قدامت پیندانہ نقطۂ نظر کی طرف تبدیلی نے مشرق وسطى كى طويل المدت تكنيكي ليهماندگى مين كرداراداكيا ـ (21) زيرنظر كتاب ايك متبادل توضیح پیش کرتی ہے: قدامت پیندی کسی معاشرے کی کوئی پیدائشی خصوصیت نہیں ہے، بلکہ تبدیلی کی ترغیب کے فقدان پرمبنی ایک نتیجہ ہے۔ (22)

گر یگوری کلارک کی بہت باریک بنی سے تحقیق کی گئی کتاب "خیرات کو الوداع" A)

Farewell to Alms) کوتا ہے کہ شرفا اور متوسط طبقے کی اقدار اواخر قرونِ وسطی اور اوائل جدید دور میں آ ہستہ آ ہستہ کرتا ہے کہ شرفا اور متوسط طبقے کی اقدار اواخر قرونِ وسطی اور اوائل جدید دور میں آ ہستہ آ ہستہ پورے انگلستان میں اس لئے پھیل گئیں کہ امیر لوگوں کے ہاں غریب لوگوں کی نسبت افزائشِ نسل کی شرح زیادہ تھی اور یہ چیز وُنیا میں اور کہیں واقع نہیں ہوئی۔ کیونکہ زیادہ امیر انہ پسِ منظر کے لوگ معیشت کی تمام سطوح میں پھیل گئے، لہذا سرمایہ داری سے متعلق خوبیاں اُن کے ساتھ ساتھ کی شخبائش بیدا کردی۔ کلارک کے نظریے کے مطابق ادارے جدید دولت کی ترقی میں کوئی کردار اوائیں کرتے ۔ یہ ایک دلچسپ مفروضہ ہے جس نے اس' 'بڑے سوال' کے بارے میں کہ پچھ لوگ دولت کی ترقی میں کہ کہو اور دولتمند اور پچھ غریب کیوں ہیں، ایک اہم بحث کو چیکا دیا ہے۔ (23) لیکن یہ دلیل کے ایک اہم پہلو سے مناسب طور پنہیں مُٹی : جدید معاشی ترقی کا آغاز ایک شال مغربی یورپ کا مظہر تھا۔ کلارک کی دلیل انگلستان پرتولا گوہوتی ہے لیکن باقی ماندہ مغربی یورپ پزہیں۔ اور یہ اُن واضح انتخلافات کے وضاحت نہیں کر سکتی جو 1750 تک سلطنب عثمانی اور شال مغربی یورپ، نہ کہ مخصف کلارک کی دلیل انگلستان پرتولا گوہوتی ہے لیکن باقی ماندہ مغربی یورپ پزہیں۔ اور یہ اُن واضح انتخلافات کے وضاحت نہیں کر سکتی جو 1750 تک سلطنب عثمانیا ورشال مغربی یورپ، نہ کہ مخصف انگلستان کے درمیان بیدا ہوئے۔

ایک اور توضیح جو کہ دانشور طبقہ کی بجائے مقبولِ عام پریس میں زیادہ حاوی ہے۔ یہ ہے کہ مشرق وسطی کے معاشی جمود اور سیاسی تشدد کی وجہ مغربی سامراجیت ہے۔ اس نظر یے کے مطابق انسیسویں اور بیسیویں صدی میں شالی افریقہ اور مشرق وسطیٰ کی یور پی طاقتوں کے ہاتھوں لوٹ انسیسویں اور بیسیویں صدی میں شالی افریقہ اور مشرق وسطیٰ کی یور پی طاقتوں کے ہاتھوں لوٹ مار نے اس خطے کی معاشی ترقی کی راہ میں رُکاوٹ پیدا کی۔ اس دلیل کا ایک بہت مقبول متبادل سے ہے کہ 1916 کے سائیک ۔ نبلی کے بیٹر اور کو کے سیاسی ، جو مشرق وسطیٰ کے سیاسی ، معیشت کی جو میں ۔ اگر چہ بیات بالکل صبح ہے کہ یور پی طاقتوں کے دلوں میں مشرق وسطیٰ والوں کے بہترین مفادات کا خیال نہیں تھا ۔ سی اور یہ کہ بیسویں صدی کی مشرق وسطیٰ کی سیاسی معیشت کی جو میں سامراجیت ہے۔ خیال نہیں تھا۔ سی دشوار ہے کہ مشرق وسطیٰ کی سیاسی معیشت کی جو میں سامراجیت ہے۔ میں بیں۔ لیکن یہ سمجھنا بہت دشوار ہے کہ مشرق وسطیٰ کے مسائل کا بنیادی منبع سامراجیت ہے۔

الیی توضیحات اُن کے جواب کی نسبت زیادہ اہم سوال پیدا کرتی ہیں (جن پر تیمور گران نے بھی توجہ دی ہے): مغربی یور پی طاقتیں پہلے پہل مشرقِ وسطیٰ کونوآ بادیات بنانے میں کیوں کامیاب ہوسکتی؟ سامراجیت معاثی اختلافات کی بنیادی وجہ نہیں ہوسکتی، بلکہ بیددوسری تاریخی طور پر دور دراز معاثی اور سیاسی اسباب کا نتیجہ ہوسکتی ہے۔

ایک اورمفروضہ، جواس کتاب میں بیان کئے گئے بہت سے مظاہر کی وضاحت نہیں کرسکتا، وہ چیرڈ ڈائمنٹر (Jared Diamond) کا''جغرافیائی مفروض'' ہے جو'' بندوقیں جراثیم اورفولا د'' (Guns , Germs, and Steel) میں پیش کیا گیا ہے۔ ڈ انمنڈ یہ دعویٰ کرتا ہے کہ زمین کے گروں کی شکل بعض خاص جانوروں کو پالتو بنانے کی صلاحیت،اورفصلوں کی عطا کے معاشروں کی وقت کے ساتھ ساتھ تشکیل پر گہرے اثرات ہوتے ہیں۔ اسی طرح جیفر ہے تیس (2001) (Jeffrey Sachs) بەاستدلال كرتا ہے كه بياري كاماحول بنوراك پيدا كرنے كى صلاحت اور توانائی کے وسائل اس بات کی تو ضیح کرنے میں مدد کرتے ہیں کہ گرم آب و ہوا والے خطوں کی کارکردگی معتدل آب وہواوالے خطوں سے کیوں کم تر رہی۔مفروضات کا ایک اس سے منسلک سیٹ، سٹینے اینگرمین (Stanley Engerman) اور کبیٹی سوکولوف Kenneth (Sokoloff) کا ہے، جو بیاستدلال کرتا ہے کہ وسائل کی فراہمی نے نئی دُنیا کے مختلف خطوں میں معاثی راستوں کوتشکیل دینے میں مدد دی۔اگر جغرافیہ ہی طویل المدت معاشی کامیابی کاتعین کارہے،تویہ بھیا دشوارہے کہ دُنیا کے کچھ خطے ایک وقت میں اپنے آگے ہوتے ہیں اور بعد میں وہی خطے کیوں اسنے زیادہ چیچےرہ جاتے ہیں۔ بہر حال جغرافیہ توعملاً ایک مستقل چیز ہے۔لہذا جغرافیائی مفروضے میں،اس کتاب میں اُٹھائے گئے بنیادی سوال کا جواب دیے میں مشکل ہے: کہ مشرق وسطی استے طویل عرصے تک مغربی پورپ سے اس قدرآ گے کیوں تھااورآ خرکاراس قدر بیچھے کیوں رہ گیا؟ (26)

ایک آخری استدلال جو بحث کا استحقاق رکھتا ہے۔ وہ ہے جسے برنار ڈلیوس Bernard)
(What Went "کیا غلط ہوا؟" کیا خطری جسے میں اپنی کتاب" کیا غلط ہوا؟" Lewis)
(What Went یش کیا، لیوس بیا ستدلال کرتا ہے کہ اسلامی دُنیا میں فرہب اور ریاست کے درمیان عدم تفریق کا اسلامی معیشتوں پر ایک طویل المدت نقصان دہ اثر ہوا۔ بیر حقیقت، زیر نظر

کتاب میں بھی استدلال کا مرکزی نکتہ ہے،اگر چہاس سے اخذ کردہ نتیجہ لیوں کے اخذ کردہ نتیجے مے مختلف ہے۔ لیوس بیاستدلال کرتا ہے کہ اسلام میں مذہب اور ریاست میں تفریق اس کئے نہیں تھی کیونکہ محمد (علیقہ ) نے مقدس سرز مین کواپنی زندگی میں ہی فتح کرلیا اور پہلی اسلامی ریاست کے سربراہ بن گئے۔اس لئے ''سیکولرزم'' کا تصوّ راسلامی مما لک میں اجنبی اور نا قابلِ تصور رہا۔ لیوں آ گے جاکر بیاستدلال کرتا ہے کہ اس کا مطلب بیہ ہے کہ وہ معاشرتی خصوصیات جومغرب میں سیکولرزم کے ساتھ وابستہ ہیں۔شہری معاشرہ اور نمائندہ حکومت .....وہ اسلامی دُنیا میں بھی ارتقانہیں پاسکیں۔ لیوں کی دلیل قدرے زیادہ سادگی پیندانہ ہے۔ ایک تصورایک ہزار سال سے زیادہ عرصے تک محض اس وجہ سے نا قابلِ تصور رہے کیونکہ بیابتدائی اسلامی اصول کا حصه نهیں تھا؟ ند ہب اسلام اور شرق وسطی کی ریاستوں کا سیاسی ڈھانچے دونوں پچھلے چودہ سوسال میں متعدد محاذوں پر تبدیلی کا شکار ہوئے ہیں، خاص طور پر اسلام کی پہلی چارصدیوں ہیں۔اسلام میں کوئی الی فطری چیز نہیں ہے جواس طریقے سے تبدیلی میں خارج ہوجس طرح لیوس بیان کرتا ہے۔زیرنظر کتاب اس کا ایک جواب مہیا کرتی ہے جہاں لیوس کے ہاں اس کا فقدان ہے۔ محض بہ فرض کرنے کی بحائے کہ بہاختلافات کہ حکمرانوں نے کس طرح عیسائیت یا اسلام کواستعال کیا، نظام کے اندر ہی' 'مجڑ ہے ہوئے'' ہیں، یہ ہمیں اس چیز کی ایک توضیح مہیا کرتی ہے کہ حکمرانوںاور مذہبی حکام کے درمیان جواز بخشی کاتعلق وقت کے ساتھ ساتھ تبدیل ہوتار ہاہے۔ لیوں کے برخلاف،میری توضیح محض اس پورے مرتکز مفروضے پر انحصار نہیں کرتی کہ مشرق محض ا پنے طور طریقوں میں پھنسار ہا۔اس کی بجائے میرااستدلال بدیے کہ جہاں ہم کوئی تبدیلی نہیں و کھتے، تواس کی وج محض پنہیں ہے کہ وہاں کوئی فطری قدامت پیندی ہے یا کوئی متبادل'' نا قابلِ تصور'' ہے۔ بلکہ اُس کی وجہ بیرے کہ بیر بات متعلقہ کھلاڑیوں کی اکثریت کے مفادمیں ہوتی ہے کہ وہ جمود کی صورت حال کو برقم اررکھیں ۔ 🌑

44

اس کتاب کے مخاطب ....

میں نے بیر کتاب اس انداز سے کھی ہے جواس کی عکاسی کرتا ہے۔ ممکنہ حد تک میں نے معاشیات کی تنجلک زبان استعال کرنے سے گریز کیا ہے اور میں نے تمام مساوا توں کی جگہ الفاظ استعال

46

جب بھی بھی کوئی معاشیات دان عام قارئین کیلئے لکھتا ہے، توایسے طریقے سے احتر از کرنا مشکل ہوتا ہے جوغلط تعبیر کوروک سکے۔ یہ بات اس وقت اور بھی زیادہ صحیح ہوتی ہے جب کوئی شخص مذہب پر لکھ رہا ہو، جو کہ ایک ایسا موضوع ہے، جس کے بارے مین بہت سارے لوگوں کے پہلے سے سوچے ہوئے خیالات ہوتے ہیں جو وہ اس کا جواب حاہتے ہیں۔ میں نے پوری کتاب میں الی کسی غلط تعییر کے امکان کورو کنے کی کوشش کی ہے جہاں کہیں بھی بیموزوں ہے، اور میں نے آخری باب میں استدلال کے بڑے بڑے ناقص تصورات پردوبارہ غور کیا ہے۔لیکن ایک ناقص تصوراییا ہے جواس تعارفی باب کے اخیر پرغور کرنے کا تقاضا کرتا ہے۔وہ یہ ہے کہ یہ کتاب کسی طرح مذہب کے خلاف ذمتی تحریز ہیں ہے۔ ناہی بیاسلام کے خلاف مذمتی تحریر ہے۔ یڈھیک ہے کہ یہ کتاب اس بات کی ایک توضیح تلاش کرتی ہے کہ مشرقِ وسطی کیوں مغربی یورپ سے پیچےرہ گیا،اوراس کی یافت بیہے کہ'سیاست میں سے مذہب کواخذ کرنے''کااس عمل میں ایک بڑا کردار ہے۔لیکن اسلام یاعیسائیت میں فی نفسہ الی کوئی بات نہیں ہے جوان اختلافات کی تہدییں ہو، سوائے ان کی حکومت کو جواز بخشنے کی صلاحیت کے۔ ناہی مذہب سے مخصوص کوئی چیزالیی ہے جومعاشی نتائج کیلئے'' بری'' ہو کسی بھی قوت کی طرف ایسے مفادات کی تشہیر جو وسیع ترمعاشی کامیابی سے لگانہ کھاتے ہول، ممکنه طور پرایسے قوانین اور پالیسیوں پر منتج ہوگی جوطویل المدت معاشی خوشحالی کیلئے نقصان دہ ہوں گے۔زیادہ اہم بات یہ ہے کدا گرید کتاب کسی متنازع موضوع سے مٹتی ہے تو بیسوائے اس کے کہ بیایک معیاری معاشی تصنیف ہوکوئی خفیدا بجنڈ انہیں رکھتی پیرنہ تو اسلام کی حامی یا اسلام مخالف ہے نہ ہی مذہب کی حامی یا مذہب مخالف ہے۔ پیمحض ایک استدلال ہے جومعاشی منطق کو، جدید معیشت کی اصل کی ہماری تفہیم کو بہتر بتا تا ہے اور اس بات کی تفہیم کو کہ جہاں اس نے عروج حاصل کیا اور جہاں نہیں کیا، اُس کے اسباب کیا تھے۔

# اس کتاب کے مخاطب .....اورایک وضاحت

یہ کتاب اس بیان کا ایک ادراک مہیا کرتی ہے جواس کے ذیلی عنوان میں پیش کیا گیا ہے: مغرب کیوں امیر ہوگیا اور مشرقِ وسطیٰ کیوں نہیں۔ بیاس سوال سے نمٹی ہے کہ جدید دولت کہاں ہے آئی، اور اس کی بنیادیں مغرب میں کیوں تھیں اور کہیں اور کیوں نہیں۔ یہ اُن اہم ترین سوالات میں سے ایک ہے جومعیشت دان اور معاشی موزمین اُٹھاتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اس قدرلوگوں نے ماضی میں اس کے ساتھ نمٹا ہے اور مستقبل میں بھی نمٹنے رہیں گے، ایک تسلی بخش جواب کے ایسے مفاہیم ہیں جومحض تاریخی تجس سے بہت آ گے جاتے ہیں۔اولین اوراہم ترین، جدید دولت کی بنیاد کی بهتر تفهیم، ماہرین، معاشبات، خاص طوریرتر قیاتی ماہرین معاشبات اور معاشی مورخین کیلئے بنیادی دلچیسی کا موضوع ہے۔سیاسی دانشوراس بات میں دلچیسی رکھتے ہیں کہ حکمرانوں اور سیاسی اداروں نے اس عمل میں کیا کر دارا دا کیا جس نے جدیدمعیشت کوجنم دیا۔ میں بھی مذہبی اصول اور معاشی نتائج کے درمیان براہِ راست تعلق کے سادہ کیکن غلط دعووں کومستر د کرنے کی کوشش کرتا ہوں۔ یہ مذہبی علما کیلئے بھی اُس حد تک دلچیپی کاموضوع ہے۔جس حد تک وہ معاشی استدلال کوسُننے کیلئے تیار ہیں۔اوّل اوراہم ترین پیر کہ اس کتاب کے اس چیز کے بارے میں ایسے مفاہیم میں کہ جواکیسویں صدی کی سب سے جاندار کہانیوں میں ایک بننے کا امکان رکھتی ہے: لینی سیاست اور معاشیات میں اسلام کا کردار۔ پیموضوع ہراس شخص کیلئے دلچیں کا باعث ہوگا جومشرقِ وسطی کی سیاسی معیشت کے بارے میں سوچتا ہے، یا اُس اہم کردار کے بارے میں سوچتا ہے جومشرق وسطی ،اکیسویں صدی کی مغربی سیاسی معیشت میں ادا کرے گا۔اس موضوع میں دلچیس کی وسعت واضح طور بر محض نظریاتی چیز ہونے سے بہت آ گے ہے اور

حصبها ول

47

حکمرانی کی توسیع: معاشی کامیا بی اور جمود کا ایک نظریه تشکیل کرتے ہیں۔ مرکزی توجہ اُن تر غیبات پر ہے جواُن قوانین اور پالیسیوں کی تشکیل کرتے ہیں جوکوئی معاشرہ بنا تا ہے۔ قوانین اور پالیسیوں کے مشمولات، ساتھ ہی ساتھ وہ طریقے جن سے اُنہیں نافذ کیاجا تا ہے اس بات کے اہم ترین تعین کار ہوتے ہیں کہ آیا ایک معاشرہ معاشی طور پر کامیاب ہے یا نہیں۔ جب وہ قوانین اور پالیسیاں جو کاروبار کوتقویت دیتی ہیں، غیر جانبدارانہ طور پر لاگو کی جاتی ہیں۔ مثال کے طور پر وہ جوحقوقِ ملکیت جد ت طرازی، عوامی اشیا میں سرمایہ کاری، معقول ٹیکسوں کا نفاذ، اظہار، اخبارات اور معلومات کی آزادی کو تقویت دیتی ہیں، سی تو لوگ مکنہ طور پر او نچ درجے کے پیدا کاری کے کاروبار میں سرمایہ کاری کرتے ہیں۔ دیتی ہیں۔ دی

کاروبار کوتقویت دینے والے قوانین اور پالیسال معاثی ترتی کے نیج بوتی ہیں۔ جب سرمایہ کار اپنے سرمائے کا رُخ اس کے او نیج درج کے پیدا کاری کے استعال کی طرف موڑتے ہیں، جو ستعبل میں زیادہ صرف کی گنجائش پیدا کرتے ہیں، تو پیداوار ابڑھتی ہے۔ جب بڑھتی ہوئی پیدا کاری کی سرگرمیول میں سرمایہ کاری واقع ہوتی ہے۔ تو یم کل اپنے وقت گزر نے کے ساتھ ساتھ مرکب ہوتا جاتا ہے ۔۔۔۔ اس کے برعس، جب قانون ساز ایسے قوانین اور پالیسیال بناتے ہیں جو کاروبار کی حوصلہ شکنی کرتے ہیں ۔۔۔۔ مرماعات یافتہ شہر یوں کو عطیات کھاری کھر کم نیکسوں کا نفاذ، حقوق ملکیت کا غلط استعال، آزاد منڈیوں پر بخت پابندیال، یا جنگ کا ماحول ۔۔۔۔۔۔ تو ایک نفاذ، حقوق مکینے طور پر جب دسویں صدی میں اسلامی مرکز میں حقوق ملکیت کمزور ہوئے تو بن چکیاں اور تعمیراتی کر بنیں عملاً غائب ہوگئیں۔ بیسرمایہ کاری کی ٹھیک ملکیت کمزور ہوئے تو بن چکیاں اور تعمیراتی کر بنیں عملاً غائب ہوگئیں۔ بیسرمایہ کاری کی ٹھیک کے عور ف اُس صورت میں اچھافا کدہ دیتی ہیں جب اُن کے کرایے کے حقوق کے لیے عرصے تک محفوظ ہوں۔ ان کی غیر موجودگی نے امکانی پیدا وارای منافع جات کے حصول کو روک دیا۔ وقت گزر نے کے ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ ان دوا کیا تھانات اور بھی بڑھتے گئے، کوئکہ ان معشتوں نے بھی باہمی رضا مندی سے معاملات فوا کداحساس نہ کیا۔

کاروبارکوتر تی دینے والے توانین اور پالیسیاں بعض علاقوں میں کیوں ظہور پذیر ہوتی ہیں اور بعض دوسر سے علاقوں میں کیول نہیں؟ جیسا کہ بعد کے ابواب پیر ظاہر کرتے ہیں کہ کاروبار دوست

(2)

# حكمراني كي توسيع

تعارفی باب نے ایک اہم معمہ پیش کیا: مشرقِ وسطیٰ کی معیشیں اسلام کے پھیلاؤ کے صدیوں بعد تک مغربی یورپ کی قیادت کرنے کے بعد، کیوں اُن سے پیچھے چلی گئیں؟ یہ باب اس سوال کا جواب دینے کیلئے ایک ڈھانچہ مہیا کرتا ہے۔ نقطۂ آغاز، ایک اہم ترین معاشی کلیہ سے ہوتا ہے۔ لوگ ترغیبات کا جواب دیتے ہیں۔ ایک قدم مزید گہرائی میں جانے سے یہ سوالات اُ بھرتے ہیں: کونی الیی ترغیبات ہیں جن کی موجودگی معاشی کا میابی کی طرف اور عدم موجودگی معاشی کا میابی کی طرف اور عدم موجودگی معاشی جود کی طرف کیوں ہوتی موجودگی معاشی جود کی طرف کے جاتی ہے؟ مختلف معاشروں میں ترغیبات مختلف کیوں ہوتی ہیں؟ اُن ترغیبات کا تعین کونی چیز کرتی ہے جن کا سامنالوگ کرتے ہیں؟

اُن تر غیبات کی صورت گری کرنے میں جن کا سامنا افراد کرتے ہیں متفرق قسم کی معاشر تی خصوصیات ہوتی ہیں مثال کے طور پر مذہب لوگوں کے اندر بعض چیزیں کرنے اور بعض چیزیں نہ کرنے کی ترغیب پیدا کرتا ہے۔ اسلام مسلمانوں کے اندر سور کا گوشت کھانے اور الکوحل پینے کی ترغیب تی کرتا ہے۔ اور یہ ایسا، ان افعال پر ایک'' قیمت' عائد کرکے کرتا ہے۔ یہ قیمتیں ترغیبات کی نفی کرتا ہے۔ یہ قیمتیں اندرونی (اللہ کو ناراض کرنے کا خوف) بھی ہوتی ہیں اور ساجی بھی (مسلمان کیا خیال کریں گئتہ پنہیں ہے کہ مسلمان کبھی سُور کا گوشت نہیں کھاتے یا شراب نہیں پیتے; محض یہ ہوتا ہے کہ اُن کیلئے ایسا کرنا، غیر مسلموں کی نسبت مہنگا ہوتا ہے اور لوگ اُن افعال کو جوزیادہ مہنگے ہوں کم کرتے ہیں۔

یہ کتاب اُن تر غیبات کی اقسام پر توجہ مرکوز کرتی ہے جو کسی معاشرے کے معاشی نتائج کی

قوانین اور پالیسیال کون بناتا ہے اور اُن کی پیروی کیوں کی جاتی ہے؟

اس بات کو سجھنے کیلئے کہ قوانین اور پالیسیاں کہاں سے آتی ہیں اور وہ مختلف خطوں میں مختلف کیوں ہوتی ہیں، متعدد سوالات کی طرف توجہ دینے کی ضرورت ہے۔ کون سے فریق قوانین اور پالیسیاں بناتے ہیں؟ اُن کے مفادات کیا ہیں؟ قوانین اور پالیسیوں پر جدوجہد میں ہر فریق کی سودابازی کی طاقت کیا ہے؟ لوگ قوانین اور پالیسیوں کی اطاعت کیوں کرتے ہیں؟

یہ باب ان سوالات کا جواب اشرافیہ کے ادا کئے جانے والے کر دار پر، جووہ قوانین اور
پالیسیوں کے بنانے میں اور دوسروں کوان کی پیروی کرنے پرا کسانے میں ادا کرتے ہیں، توجہ
مرکوز کرکے دیتا ہے۔ میں اشرافیہ کی تعریف اس طرح سے کرتا ہوں کہ وہ لوگ جواُن لوگوں کے
عمل کرنے کے طریقے کو متاثر کر سکتے ہیں جنہیں وہ نہیں جانتے ۔(4) یور پی اور مشرقِ وسطیٰ کی
عمل کرنے کے طریقے کو متاثر کر سکتے ہیں جنہیں وہ نہیں جانتے ۔(4) یور پی اور مشرقِ وسطیٰ کی
جوٹی چیز وں جیسا کہ رمضان میں روزے رکھنے اور غریبوں کو خیرات دینے پراُ کساتے ہیں اور
صلیبی جنگ یا ایک مقدس جنگ لڑنے جیسی بڑی بڑی چیزیں کرنے پر بھی اُ کساتے ہیں۔
صلیبی جنگ یا ایک مقدس جنگ لڑنے جیسی بڑی بڑی چیزیں کرنے پر بھی اُ کساتے ہیں۔
اشرافیاوک کی دوسری اقسام کی بھی تاریخی اور ہم عصر تاریخ میں کثرت ہے۔ قبائلی بزرگ
تنازعات طے کرنے اور مشورہ دینے کیلئے اپنی عقل اور اخلاقی قوّت کو استعمال کرتے ہیں۔ فو جی
اشرافیہ دوسرے لوگوں کو وہ کام کرنے پر راغب کرنے کیلئے جو وہ و یسے نہیں کرتے ہیں۔ فو جی
استعمال کرتی ہے اور معاشی اشرافیا کیں اثر رسوخ حاصل کرنے کیلئے ہو وہ و یسے نہیں کرتے ، طاقت کا
استعمال کرتی ہے اور معاشی اشرافیا کیں اثر رسوخ حاصل کرنے کیلئے اپنے سرمائے کو استعمال کرتی ہیں کہی تعمل کرتے ہیں لہذا ہے ختاف قسم کی اشرافیاوں کی درمیان
میں مدد دے سکتی ہیں جن کی پیروی لوگ کرتے ہیں لہذا ہے ختاف قسم کی اشرافیاوں کے درمیان
بہی تعامل ہوتا ہے جوقوانین اور یالیسیوں کو چلاتا ہے۔

لوگ کسی اشرافیہ کی طرف سے بنائے گئے ہرقانون اور پالیسی کی پیروی نہیں کرتے۔مثال

قوانین اور پالیسیال صنعتی انقلاب سے پہلے مغربی یورپ کے بعض حصول میں بہت زیادہ عام ہوگئیں،

لیکن مشرقِ وطلی کے حکمرانوں نے شاذہ ہی ایسے قوانین اور پالیسیال بنائیں۔ یہ بیجھے کیلئے کہ ایسا معاملہ

کیوں تھا، پہلے یہ بیجھنا ضروری ہے کہ قوانین اور پالیسال کہال سے آتے ہیں اور وہ مختلف علاقوں میں

مختلف کیوں ہوسکتے ہیں۔ یہ کوئی آسان کام نہیں ہے۔ قوانین اور پالیسیوں کے مافیہ کو تخلیق اور

متاثر کرنے کی صلاحیت رکھنے والے بہت سے گروپ ہوتے ہیں اور یہ بیجھنے کہ کئی گئی کہ تی قوانین

اور پالیسیال ظہور پذیر ہوتے ہیں، یہ بچھنا ضروری ہے کہ یہ گروپ کس طرح با ہمی تعامل کرتے ہیں۔

یہ باب ان تعاملات پر قوجہ مرکوز کرتا ہے، اور اس بات کا کھوج لگا تا ہے کہ ان گروپوں کی آواز کیوں اور

کیسے نئی جاتی ہے، اور یہ چھن خاص قتم کے قوانین اور پالیسیوں میں فنج ہوتی ہے۔

کیسے نئی جاتی ہے، اور یہ چھنے خاص قتم کے قوانین اور پالیسیوں میں فنج ہوتی ہے۔

قوانین اور پالیسیوں کے مافیہ کی تہہ میں موجود تو توں کی تحقیق کوسیاسی ادا کاروں کے سیاسی محرکات اوراُن پابندیوں پر توجہ مرکوز کرنی چاہیے جن کا وہ سامنا کرتے ہیں۔ یہاں تک کہ آمر بھی اپنی مرضی کے قوانین اور پالیسیاں نہیں بناسکتے اُن کے بھی آئین ساز ادار سے ہوتے ہیں جن کے آگے وہ جواب دہ ہوتے ہیں، اور شہری بھی بعض قوانین کے خلاف بعناوت کردیتے ہیں۔ (3) سیاسی اداکاروں کی طرف سے کئے گئے فیصلوں کا تجزیہ کرنے کا سادہ ترین طریقہ لاگوں اور منافع جات کے حوالے سے ہوتا ہے۔ بعض خاص قوانین یا پالیسیاں بنانے سے سیاسی حکام کو کیا فوائد حاصل ہوتے ہیں؟ اُن کے نقصانات کیا ہیں؟ صرف اُس وقت جب فوائد نقصانات سے بڑھ جائیں گے،کوئی سیاسی اداکار کسی قانون یا پالیسی کو بنانے کیلئے جدوجہد کرےگا۔

لیکن متعلقہ کھلاڑی کون سے ہیں؟ وہ کس طرح اور کیوں حکمرانوں کوروک سکتے ہیں؟
تاریخی طور پر، یورو پی بادشاہوں کو قوانین اور پالیسیوں کیلئے مذہبی حکام، پارلیمنٹ میں فوجی اور زمینداراشرافیہ، اور بھی بھار، شہری علاقوں کے کاروباری عمائد بن سے گفت وشنید کرنا پڑتی تھی۔ جبکہ مشرقِ وسطی کے حکمران، مذہبی حکام کے ایک ملغوبے، فوجی شخصیات، اور قبائلی طاقت کے دلالوں سے گفت وشنید کرتے تھے۔ ان دونوں خطوں میں کھلاڑی مختلف کیوں تھے؟ حکمرانوں کے ان کھلاڑی مختلف کیوں تھے؟ حکمرانوں کے ان کھلاڑی معاشی قیمت کیلئے کیا تھا؟ مشرقِ وسطی اور مغربی یورپ کے درمیان پریشان مطلب ان خطوں کی معاشی قیمت کیلئے کیا تھا؟ مشرقِ وسطی اور مغربی یورپ کے درمیان پریشان گئن ''مقدروں کے بلئے'' سے خمٹنے کیلئے ان سوالات کا جواب دینا ضروری ہے۔

کے طور پر جب انگلتان کے بادشاہ حیارکس اوّل نے (1649-1625) جہازی ٹیکس .....جو کہ ایک ایساٹیکس تھا جسے یارلیمنٹ کی حمایت حاصل نہیں تھی۔ جسے وسیع پمانے پر ناجائز سمجھاجا تا تھا .....وصول کرنے کی کوشش کی تو اس نیکس سے لوگوں نے بڑے پیانے پر پہلو بچایا اور اُمرانے کھلے بندوں اسے اداکر نے سے انکار کردیا۔ کیوں؟ چارکس اوّل کی رعایانے کیوں بعض صورتوں میں قوانین اور پالیسیوں کی پیروی کی اور بعض میں کیوں نہیں؟ حکمرانوں کوکنسی چیز روکتی ہے؟ وہ لوگوں کوقوانین اور یالیسیوں کی پیروی کرنے پر کیسے قائل کرتے ہیں؟

ان سوالات کے جوابات اس ڈھانچے کیلئے بنیادی ہیں جواس باب میں تجویز کیا گیا ہے۔ وہ تحقیق جو میں نے ایوزگریف (Avner Greif) کے ساتھ مل کر کی (2015ان جوابات کا کچھادراک مہیا کرتی ہے۔ ہمارااستدلال یہ ہے کہ دوالیں وجوبات ہیں جن کی بنا پرلوگ قوانین اور پالیسیوں کی پیروی کرتے ہیں ( قوانین اور پالیسیوں کواب کے بعد میں''ضا بطے'' کہوں گا):اس وجہ سے کہ وہ یہ یقین رکھتے ہیں کہ اُس شخص کو جوانہیں مدوّن کرتا ہےالیا کرنے کاحق حاصل ہے،اوراس وجہ ہے کہ وہ پہنچھتے ہیں کہا گروہ ان ضالطوں کی پیروی نہیں کریں گے تواس کا نتیجہ سزا ہوگا۔ دوسر لفظوں میں لوگ کسی ضا بطے کی پیروی اُس صورت میں کرتے ہیں ، کہ یا تو حکمران''جائز'' ہو یااسی وجہ سے کہ وہ کسی قشم کا جبر کرسکتا ہو۔ یاان میں سے دونوں ہوں۔ لہذا ضابطوں کے دو پہلواس بات کی توضیح کرتے ہیں کہ لوگ اُن کی پیروی کیول کرتے ہیں: اُنہیں کون' بنا تا''ہےاور'' اُن کا نفاذ'' کون کرتاہے۔

بعض ضابطوں کے بارے میں پیمجھنے کے لئے لوگ کیوں اُن کی پیروی کرتے ہیں، اتنا جاننا کافی ہوتا ہے کہ اُنہیں کون مرتب کرتا ہے۔اگرضا بطے کومرتب کرنے والاُحض ایک ایساُحض ہے جس کے بارے میں وسیع پیانے پریہ یقین کیاجا تاہے کہاسے ایسا کرنے کا جائز حق ہے، تو پھرلوگ اس ضا بطے کی پیروی کریں گے کیوں کہ اُنہیں یقین ہوگا کہ اپیا کرنا میچے ہے۔ (5) مثال کے طور پر بور بی بادشاہ تاریخی طور پرایسے اعلانات یا احکامات جاری کرتے تھے جن کی پیروی اُن کی رعایا، اُس وقت تک کرتی تھی، جب تک وہ اعلانات اُن حدود میں ہوتے تھے جن کے کرنے ۔ كاحق أس جائز بادشاه كوموتا تھا۔اسى طرح عثانی سلطان اکثر اوقات اسلامی قانون کی تنجیل کیلئے فرامین جاری کرتے تھے۔ بہ فرامین قانون کی ایک ہیت حاکمہ بناتے تھے، جسے'' قانون''

کہاجاتا تھا،جس کی سند بڑے پیانے برسلطان کی جائزیت کی وجہسے ہوتی تھی۔ جدیدترین جمہور تیوں میں،شہری اس بات میں یقین رکھتے ہیں کہ منتخب شدہ اہل کاراس لئے باجواز ہیں کیونکہ وہ' دعوام کی مرضی ہے، حکومت میں ہیں، اور الہذا اُنہیں قانون سازی کاحق ہے۔ لوگ ہر قتم کے مذہبی ضابطوں کی پیروی اس لئے کرتے ہیں کیونکہ ایک جائز مذہبی ہیں جو اس کی حمایت کرتی ہے۔عیسائی صوم الکبیر (حالیس دن کے روزے ) کے دوران بعض معمولات سے یر ہیز کرتے ہیں اورمسلمان رمضان کے دوران روزے رکھتے ہیں کیونکہ اُنہیں یہ یقین ہوتا ہے کہ اس کا کرنا'' صحیح'' ہے۔ ایسے معاملات میں حاکم شخصیت کی نافرمانی کرنے کے اجازت ناہے ہو سکتے ہیں، کیکن قانون کی پیروی کی حوصلہ افزائی کرنے کیلئے ایسے اجازت ناموں کی ہمیشہ موزوں ہونے کی ضرورت نہیں ہوتی۔ بلکہ افرادایسے ضابطوں کی پیروی اس لئے کرتے ہیں کہ انہیں کسی ایسی شخصیت نے مدون کیا ہے، جنہیں بیق حاصل ہے کہ وہ طرزِ عمل کے بعض ضا بطے متعین کرسکیں۔

دوسری صورتوں میں، ضابطوں کا نفاذ اس بات کا بہت زیادہ تعین کار ہوتا ہے کہ لوگ اُن کی پیردی کیوں کریں،قطع نظراس کے کہ اُنہیں کون مرتب کرتا ہے۔قانون کوتوڑ نااس وقت بہت مہنگا ہوتا ہے جب ایسا کرنا، قید، جسمانی تشدد یا دولت کی طبطی پر منتج ہو۔ یہی وجہ ہے کہ حکمران ا کثر اوقات بولیس اورعسکری نفری پرسر ماییکاری کرتے ہیں،خصوصاًا گراُن کی جائزیت کمزور ہو۔ کسی کو، ایسے کمزور جائزیت والے حکمرانوں کی مثالیں دیکھنے کیلئے، جوطاقت کے استعال سے ا پنی حکومت کوسہارا دیتے ہیں قبل عرب بہار کےمشرق وسطی کی آمرانہ ریاستوں سے زیادہ دور جانے کی ضرورت نہیں ہے۔ جب لوگ ضابطوں کی اطاعت جبر سے کرتے ہیں، تو اس وقت تک جب تک ضابطوں کوتوڑنے سے منسلک سزا باوثوق ہوتو ضابطوں کومرتب کرنے والے مخض یا تنظیم کی شناخت بے عنی ہوجاتی ہے۔

عموماً صورتِ حال یہ ہوتی ہے کہ ضابطوں کی پیروی کی حوصلہ افزائی کی جائزیت اور جبر جڑواں طور پر کام کرتے ہیں۔ بہت ہے لوگ حکمرانوں کی طرف سے عائد کئے گئے ضابطوں کی پیروی اس لئے کرتے ہیں کہ وہ یہ یقین رکھتے ہیں کہ حکمرانوں کوقوا نین نافذ کرنے کااختیار ہے اوروہ پہ بھی جانتے ہیں کہا گروہ ان قوانین کوتوڑیں گے تو اُن کی سزا کیا ہوگی لیکن پیرجاننا کہ

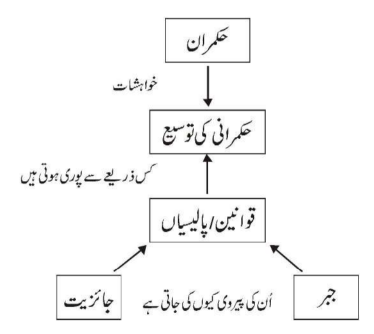
لوگ قوانین کی پیروی کیول کرتے ہیں اوروہ کس قتم کے قوانین کی پیروی کرتے ہیں، مجموعی کہانی کا بہت چھوٹا حصہ ہے۔اگرمدوّن کئے جانے والے قوانین اور پالیسیوں کی پیروی ایک حد تک بھی کی جاتی ہے تو پھر بھی بیاس چیز کی خاصی گنجائش پیدا کردیتی ہے۔ کہ قوانین کی وسیع حدود کو کامیابی سے لا گوکیا جاسکتا ہے اور بیر حدود براهتی جاتی ہیں، جول جول حکمران جائزیت یا جرکی طاقت حاصل کرتا جاتا ہے۔لہذا اب دوسرا سوال بیرہے کہ: کون سے ایسے قوانین اور پالیسیاں ہوتی ہیں جنہیں حکمران بہت سے دستیاب امکانات میں سے انتخاب کرتے ہیں؟

اس سوال کو یو چھنے کا زیادہ''معاشیاتی'' طریقہ یہ ہے: حکمرانوں کوافادیت کیا چیزمہیا ک ہے؟ تاریخی طور پر حکمران کی اہداف حاصل کرنے کی کوشش کرتے تھے: ٹیکس محاصل کو بڑھ علاقے فتح كرنا، اپني شان وشوكت سے لطف اندوز ہونا، اپني رعایا كو حفاظت مہيا كرنا اور را دہندگان کومراعات مہیا کرنا۔اس کوسادہ بناتے ہوئے یہ کہاجاسکتا ہے کہ ان تمام اقدامان مقصدایک مدف حاصل کرنا ہوتا ہے: '' حکمرانی کی توسیع''اس کوسادہ طریقے سے بیان کیا جا تو یہ ہے کہ کوئی بھی عامل جو کسی حکمران کو اقتدار میں رکھتا ہے اُس کے اقتدار کی توسیع َ

اس کالبِّ لباب میہ ہے کہ حکمران، اُن ضابطوں کے سیٹ میں سے جس کی لوگ پیر کرتے ہیں، صرف اُنہی ضابطوں کو سُٹنے ہیں جوان کی حکمرانی کو بہترین طور پر توسیع دیتے ایک خاص طور پرافسوسناک مثال وہ معمول ہے جو متعدد عثانی سلطانوں کی طرف سے اپناب لعنی په که وه اپنے سو تیلے بھائیوں کوافتد ار میں پہنچنے پرقل کروا دیتے تھے۔ نئے سلطانوں ک ا پنے رشتہ داروں مروا دینے کامحرک اُن مخالف دھڑوں کو جوتخت کے دعویدار ہوں ، سلطان عہد کے دوران تشکیل پانے سے رو کنا ہوتا تھا ..... دوسر کے فقطوں میں اس امکان کو بڑھانا کہ نیا سلطان اقتدار میں قائم رہے۔اقتدار کوطول دینے کی کم ڈرامائی کیکن زیادہ پھیلی ہوئی مثالوں میں ہے، جن میں قوانین اور پالیسیاں اپنے افتدار کوتوسیع دینے کیلئے بنائے جاتے تھے۔ یہ شامل ېن : فوجی قوت کومضبوط بنانا،عوامی مفاد کی ایسی چیز ول پرخرچ کرنا جیسا که سرځیس، پُل ، پارک، اورتعلیم;معاشی، مذہبی اور سیاسی اشرافیا وَل کو مراعات یافتہ سر کاری عہدے دینا; اور اُن لوگوں کو قيدمين ڈالنا جوسرِ عام حکومت کی مخالفت کریں۔

خلاصه کلام پی بہے که، حکمران بنیادی طور پراینے اقتدار کوتوسیع دینا چاہتے ہیں،اگرچہاُن کاوربھی محرکات ہوسکتے ہیں۔اقترار کوتوسیع دینے کا بنیادی ذریعہ وہ ضایطے ہوتے ہیں جواس چیز کے امکان کو بڑھاتے ہیں کہ ان کا اقتدار قائم رہے۔لوگ ان ضابطوں کی اطاعت اس لئے كرتے ہيں كہ حكمران باجواز ہے أسے كچھ جبركى قوت حاصل ہے، يادونوں چيزيں ہيں۔(7)

شکل 2.1: اس دلیل کا خلاصه بیان کرتی ہے۔



شکل 2.1: حکمرانوں کی خواہشات اوروہ کیسے پوری ہوتی ہیں۔

گزشتہ بحث نے اس عمل کے ایک اہم پہلو کو چھوڑ دیا ہے: حکمران جائزیت اور جبر کیسے حاصل کرتے ہیں۔ جائزیت اور جبر کومتوسط اچھائیاں سمجھنا مفید ہے، جس کا مطلب یہ ہے کہ یہ ایک پیداواری عمل کا نتیجہ ہیں، جبکہ ایک اور عمل ایسا ہے جس میں پی حکمرانی توسیع کی پیداوار میں ایک اندواختہ کا کام کرتے ہیں۔ جائزیت متعدد ذرائع سے آسکتی ہے۔ایک ذریعہ وہ ہے جسے

میس ویبرنے ''حاکمیت کی روایتی بنیادیں'' کہاہے، جوان وسیع پیانے پر تھیلے ہوئے عقائد پرمنی ہوتی ہے جومعاشرے کی روایات میں مانے جاتے ہیں۔مثال کے طور پر پوری دنیا کے معاشروں میں کسی تخت کا وراث ہونا تاریخی طور پر روایتی جائزیت کا ایک اہم ذریعہ ہے۔ رعایا ایک وارث کے بارے میں بہوچتی ہے کہ اُسے حکومت کرنے کا ایک ایساحق حاصل ہے جوغیر وارثین کونہیں ہے۔ جائزیت کا ایک اور ذر بعیہ وہ ہے جسے ویبر'' حاکمیت کی کرشاتی بنیادیں'' کہتا ہے، جوشخصی خصوصیات اور کامیابیوں پرمبنی ہوتی ہیں،ایک مضبوط شخصیت یا کامیابی کا اچھار یکارڈ کسی راہنما کو جائزیت عطا کرسکتا ہے، جب بدأس كےعوام كى وابستگى كومضبوط كرتا ہے۔ چنگيز خان، نيولين، سكندر اعظم، اللزبته اوّل اور صلاح الدين، بيتمام أن افرادكي مثاليس بين جنهول في اين جائزیت کو جزوی طور پراپی شخصیتوں اور کامیابیوں سے تقویت دی۔

بیرونی افراد کیلئے بھی حکمران کو جائزیت عطا کرناممکن ہوتا ہے: کوئی بھی فردیا گروپ جو حكمران كے حقِّ حكمرانی میں رعایا كے اعتقاد كو بڑھاوادے سكتے ہیں'' جائزیت بخشنے والے عاملین کہلاتے ہیں۔ (8) جائزیت بخش عاملین وہ افراد یا گروہ ہوتے ہیں، جن کی طرف لوگ ان کی کسی ایسی خصوصیت کی وجہ سے جس سے وہ اُن کی راہنمائی حاصل کرنے کواہم سجھتے ہیں،ان کی طرف رہنمائی کیلئے رجوع کرتے ہیں، جائزیت بخش عاملین اپنی تعریف کے اعتبار سے اشراف ہوتے ہیں کیونکہ وہ لوگوں کے مل کے طریقے کومتا ترکر سکتے ہیں۔

تاریخی طور پر جواز بخش عاملین کی اہم ترین اقسام مذہبی حکام کی تھی (2) قرونِ وسطی کا کیتھولک چرچ ایک بادشاہ کوایک شہنشاہ بناسکتا تھا; مثال کے طور پر عام طور پر یوپ روم میں مقدس رومی شہنشاہ کی تاجیوشی کرتا تھا۔ پوپ نے سپین کے فرڈیننڈ اور ایز ابیلا کو' کیتھولک شہنشاہ کا نام دیا، جب اُنہوں نے ''وحشی مسلمانوں کو سین سے نکال دیا اور زہبی عدالت کو یہودیوں اور نوند ہب یہودیوں کو نکالنے کیلئے استعال کیا، دورِ وسطیٰ کے اور اوائل جدید دور کے مشرقِ وسطیٰ کے حکمران بھی اپنی جائزیت کو بڑھاوا دینے کیلئے نہ ہبی حکام کواستعال کرنے کیلئے مشہور تھے۔وہ کوئی متنازع چیز کرنے سے پہلے اہم مفتول سے فتوے حاصل کرتے تھے، کیونکہ فتوے اس بات کا زور داراعلان ہوتے تھے کہ مسلمانوں کو حکمرانوں کی پالیسیوں کی پیروی کرنی چاہیے۔مثال کے طور پر مشہور عثانی مفتی ابومسعود (1574-1490) کوسلطان نے ایسے متنازع اقدامات پر

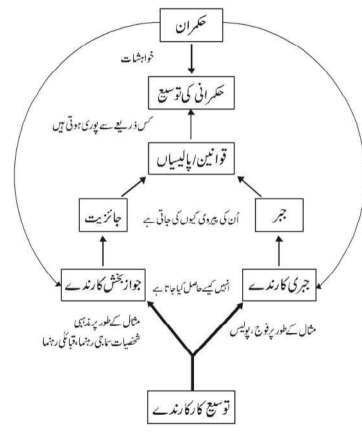
فتوے دینے کی درخواست کی جو کہ وینس کے لوگوں پر حملے کرنے کی اجازت دینے سے لے کر كافى كاستعال كوقبوليت بخشة تك كومچيط تھ، اور عباسى خليفه المنتصر (عبد 62-861) نے اپنے والد حكران خليفه كوتل كرنے كامنصوبہ بنانے سے يہلے چوٹی كے عراقی زہبى علما سے ايك فتوىٰ حاصل كيا۔ (10)

کوئی بھی اشرافیہ جولوگوں کی حکمران کی پیروی کرنے کی اُن کی ذمہ داری کے بارے میں راے کو متاثر کرنے کی طاقت رکھتی تھی، بطور جائزیت بخش عامل کے کام کرسکتی تھی۔ مقامی ا شرافیا ئیں، جبیبا کہ قبائلی بزرگ یا زمیندار اشرافیہ، اکثر اوقات جائزیت بخش عامل کے طوریر كرداراداكرتى بيں۔ وہ حكمران كو جائزيت عطاكر سكتى بين كيونكه أن كا مقامى آبادى پراثر ہوتا ہے۔ مثال کے طور برعثانی سلطان، سترھویں صدی کے بعدا نی حکمرانی کوصوبوں میں توسیع دینے کیلئے مقامی بااثر افراد کواستعال کرتا تھا۔ بااثر افراد کے پاس قبائلی یاعسکری روابط کی وجہ سے مقامی طافت ہوتی تھی اوراس طرح وہ ٹیکس اکٹھا کرنے اورنظم وضبط مہیا کرنے کے قابل ہوتے تھے جو کہ سلطان بصورتِ دیگرمہیا کرنے سے قاصر ہوتا تھا۔اس قتم کے جائزیت بخش عاملین کے اندراُس بنیادیر، جسے ویبر (1922) نے ''عقلی بنیادین'' کہا،حکومت کو جائز قرار دینے کی طاقت ہوتی ہے، جو" مدوّن شدہ ضابطوں کے قانونی جواز پر اور ایسے ضابطوں کے تحت حاکمیت پر بٹھائے گئےلوگوں کےایسے ضابطوں کے تحت احکامات جاری کرنے کے حق پرانحصار کرتی ہے۔ حكمران اپني حكمراني كوتوسيع دينے كيلئے جبري عاملين كوبھي استعال كرسكتے ہيں۔ بيدہ افراد یا گروہ ہوتے ہیں جن کے یاس جر کے ذریعے قوانین اور یالیسیوں کونافذ کرنے کی طاقت ہوتی ہے..... جبری کارندوں کی مثالوں میں عسکری اشرافیہ، پولیس اہل کاراور جنگی سردارشامل ہیں۔ ایسے افراد حکمران کی مرضی کو طافت کے ذریعے نافذ کرتے ہیں، اکثر اوقات حکمرانوں کے غیر مقبول پالیسیاں بنانے کے بعد۔ مثال کے طور پر، عثانی سلطانوں نے اپنی گھوڑ سوار فوجی اشرافیہ کو' ٹیمار'' نظام کے تحت زمین کے بڑے بڑے قطعات دیئے۔ اور اس کے بدلے میں موخرالذ کرلوگ ٹیکس اکٹھا کرتے اور انصاف مہیا کرتے تھے۔قرونِ وَسطٰی کے بورپ کے نوّ ابوں کے پاس طاقت کی مقامی اجارہ داری تھی۔ جسے وہ، زمین کے پھل وصول کرنے کے حق کے بدلے میں، مقامی طور پر حفاظت مہیا کرنے اور نظم و صبط قائم کرنے کیلئے استعال کرتے تھے

قوانین اور پالیسیاں کون بناتا ہے.....

حثیث خوری، شراب نوشی، نامعقول یا حدیے زیادہ پُرتعیش لباس کے خلاف، [یا] عیسائی اور یہودی کارپرواز وں کومسلمانوں کومغلوب کرنے کے خلاف۔ (11)

شکل 2.2: شکل 2.1: کی توسیع ہے اور ایک ایسی صورت حال میں تمام متعلقہ کھلاڑیوں کے درمیان باہمی تعامل کا خلاصہ پیش کرتی ہے۔



شکل 2.2: حکمران اپنی حکمرانی کو کیسے توسیع دیتے ہیں۔ لہذا اُن قوانین کی اقسام کے جوکوئی حکمران بنا تا ہے اوراُس کی توسیع کارکارندوں کے تشخص کے درمیان ایک گہرارشتہ ہوتا ہے۔ جب مذہبی احکام اقتدار کوتوسیع دیتے ہیں تو نتیج

پورے جدید مشرقِ وسطیٰ میں حکمران مخالفت کو کچلنے اور اپنے آپ کوا قتدار میں رکھنے کیلئے عسکری افواج کواستعال کرتے ہیں۔ جواز بخش کارندے اور جبری کارندے مل کر'' تو سیج کار کارندوں'' کاایک وسیج تر طیقہ بن جاتے ہیں۔

59

توسیع کارکارندے حکمرانی کوتوسیع کیوں دیتے ہیں؟ اُن کیلئے اس میں کیا ہوتا ہے۔توسیع کار کارندے حکمران کی حمایت اُن ہے کسی تو قع کے بغیر نہیں کرتے; اُنہیں اُن قوانین اور یالیسیوں کی شکل میں ادائیگی کی جاتی ہے جواُن کومفادات بہم پہنچاتی ہیں۔قوانین بناتے ہوئے ایک حکمران کواینے توسیع کار کارندوں کے مفادات پورے کرنے چاہیں، اگروہ چاہتا ہے کہ مستقبل میں بھی وہ کارندے اُس کے اقتدار کوتو سیج دیتے رہیں اگرایک حکمران اس وجہ سے اتنا طاقتورہے کہ اُس کی فوج شہریوں کوخوفز دہ کرتی ہے۔تو اگر حکمران ایسے تو انین بنا تاہے جوفوج کو یریشان کریں، توبڑا بے وقوف ہے۔ بلاشبداین چری کور (چودھویں صدی سے اٹھارویں صدی تک سلطان ترکی کا محافظ خاص دستر ) نے ایک سے زیادہ ایسے عثمانی سلطانوں کوثل کرڈ الاجنہوں ، نے اس دستے میں اصلاح کرنے کی کوشش کی ۔اس طرح ایک ایسا حکمران جو مذہبی انتظامیہ کے تھم کے تحت خدا کی حق کے طور پر حکومت کرنے کا اہل قرار دیا گیا ہو زہبی عقیدے کے خلاف قوانین بنانے کوانتہائی مہنگایائے گا، کیونکہ یہ چیزاُس کے خدائی حق کے عقیدے کو تباہ کردے گی۔ ایرک شانے (Eric Chanay)(2013) اس قتم کی سودے بازی کی ایک شاندار مثال پیش کرتا ہے۔ بارھویں صدی سے چودھویں صدی تک کے اسلامی عصر کا مطالعہ کرتے ہوئے ، وہ بیرد مکھنا ہے کہ دوصورتوں میں مذہبی حکام کوتبدیل کرناممکن نہیں ہوتا تھا ..... یا توجب دریائے نیل معمول سے بہت نیچے ہو (لینی خشک سالی کے حالات میں جو زراعت کیلئے ناموزوں ہوتے تھے) یا معمول سے بہت اونچا ہو (لیعنی طغیانی کی حالت میں ہو) اس کی حکمت بہت سیدھی سادی ہے۔ یہ بالکل انہی حالات میں ہوتا کہ جب خوراک کی کمی ہوتی تھی تو حکمران بغاوت کی سب سے زیادہ زدمیں ہوتا تھا۔ایسے وقت میں زہبی جواز بخشی کا فائدہ سب سے زیادہ ہوتا تھا، کیونکہ نہ ہی حکام لوگوں کو بغاوت سے بازر کھ سکتے تھے۔ نتیجہ مُنہی حکام کونیل کی ناکامی کے دوران قوانین اور پالیسیوں میں زیادہ اہمیت حاصل ہو جاتی تھی۔' [نیل کی نا کامی کے دوران]سُلطان .....د باؤ کے سامنے جھک جاتا تھا اور ..... کے خلاف احکامات جاری کردیتا تھا،عصمت فروثی،

میں بننے والے قوانین مذہبی اصولوں سے ہم آ ہنگ اور پالیسیاں الی ہوں گی جو مذہبی حکام کو افتدار میں رکھیں۔ مذہبی حکام ، مذہبی اصولوں کی جمایت کرنے والی پالیسیوں کی اس لئے خواہش کرتے ہیں کیونکہ الیسی پالیسیاں اُن کیلئے لوگوں پر اپنی اخلاقی حاکمیت قائم رکھنے کوآ سان بنادی تا ہیں۔ جب مسلمان حکم ان اسلامی قانون نفاذ کرتے ہیں تو اس سے مذہبی حکام فائدہ اُٹھاتے ہیں ، کیونکہ جن ضابطوں کی پیروی کرنے کے بارے میں وہ لوگوں کو بتاتے ہیں وہی ملکی قانون ہیں ، کیونکہ جن ضابطوں کی پیروی کرنے کے بارے میں وہ لوگوں کو بتانے ہیں وہی ملکی قانون ہیں ہوتے ہیں۔ وہ پالیسیاں جن کی خواہش مذہبی حکام حکم ران سے بتانے کی خواہش کرتے ہیں کبھی ہوتے ہیں۔ وہ پالیسیاں جن کی خواہش کردہ پالیسیاں ترقی کورو کئے والی ہوتی ہیں، جیسا کہ سود کی ممانحت ۔ بعض اوقات اُن کی خواہش کردہ پالیسیاں ترقی کورو کئے والی ہوتی ہیں، جیسا کہ سود لینے اور کرایہ لینے پر پابندیاں، اور عورتوں کی طرف سے اُٹھائے جانے والے بعض اوقات پر قد عنیں۔

61

فوجی توسیع اور معاثی نتائے کے درمیان تعلق بھی ملائلا ہوتا ہے۔ ایک طرف تا جرحفرات فیتی اشیاء طویل فاصلوں تک بھیج سکتے ہیں کیونکہ وہ معقول حد تک محفوظ ہوتے ہیں کیونکہ بحری قوت اُنہیں بحری قزافی سے محفوظ رکھتی ہے اور خشکی کا سفر بھی ڈاکہ زنی سے محفوظ ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر تیرھویں صدی کے مثلول حملے بڑی حد تک تباہ کُن تھے، لیکن اُس منگولوں کے ملاپ جسے اُنہوں نے بوریشیا کے بہت سے علاقوں کو ایک سلطنت میں لاکر اُبھارا، نے خیالات، تکنیکوں، اشیا اور لوگوں کے بہاؤ کو وسعت دی (12) دوسری طرف فوجی اشرافیہ کی طرف سے توسیع معاثی ترقی کیلئے بڑی اہم ثابت ہو سکتی ہے، جیسا کہ منگولوں کی طرف سے، بوریشیا کے بہت سے حصوں کی تباہی شہادت دیتی ہے۔ فوج شہر یوں پر جربھی کر سکتی ہے اور معاشی ترقی کو دبا سکتی ہے، کیونکہ تشد دکر نے میں اُنہیں ایک برتری حاصل ہوتی ہے۔

معاشی اشرافیہ کی طرف سے توسیع مکنہ طور پر معاشی ترقی کی طرف زیادہ لے جاتی ہے
کیونکہ اُن کے محرکات معاشی طور پر مفید قوا نین اور پالیسیوں کے ساتھ زیادہ بڑے درجے تک
مطابقت رکھتے ہیں۔اس کی وجہ پہنیں ہے کہ معاشی اشرافیہ زیادہ ذہین ہوتی ہے یا اُنہیں قومی
مفادات دوسر نے توسیع کارکارندوں کی نسبت زیادہ عزیز ہوتے ہیں۔ بلکہ اس کے بالکل برعکس،
میٹھیک اس وجہ سے ہوتا ہے، وہ اینے ذاتی مفاد کی تلاش میں ہوتے ہیں، اوراس وجہ سے وہ مجموعہ

معاشی ترقی میں اپنا کر دارا داکرتے ہیں۔ جہاں سے بات یقیناً سے کے معاشی اشرافیہ عطیات، اجارہ داریوں اور دوسری مراعات جیسی نقصان دہ پالیسیوں کی خواہش رکھتی ہے۔ وہیں پر سے بات بھی ٹھیک ہے کہ عوامی بہتری کی فراہمی ، محفوظ حقوق ملکیت اور غیر جانبدارانہ نظم و ضبط معاشی اشرافیہ کو،معاشرے کے دوسر سے طبقات کی نسبت زیادہ فائدہ پہنچاتے ہیں۔

متعدد سوالات پر دھیان دینا شامل ہوتا ہے۔ اوّل متعلقہ کھلاڑی کون ہیں۔ دوم اُن کے محرکات کیا ہیں؟ سوم کھلاڑیوں کے درمیان کیا تعلق ہے؟ چہارم پہ تعاملات اُنہیں اپنے مقاصد حاصل کرنے میں کس طرح مدد دیتے ہیں؟

کھیل کے نظریے والا ڈھانچہ ان تمام سوالات کے جواب دیتا ہے، جب ایک مرتبہ ڈھانچہ قائم ہوجاتا ہے، نواس بات کا تجزیہ کرنا آسان ہوجاتا ہے کہ کھلاڑی مختلف صورت ہائے حال میں کس طرح اقدام کرتے ہیں۔ موجودہ صورت حال میں ایک عمومی کھیل مصنوعی طور پر تیار کیا جاسکتا ہے، جس میں متعلقہ کھلاڑی ایک حکمران اور توسیعی کارندے ہوں۔ اگرچہ عمومیت کی اپنی حدود ہوتی ہیں۔ جب صورت حال کا مطالعہ قدیم یورپ یا مشرق وسطی کے تناظر میں کیاجار ہاہو، تو توسیعی کارندوں کی شاخت اہمیت رکھتی ہے۔ قدیم یورپ میں کلیسا، معاثی اشرافیہ اور فوج بادشاہوں کو توسیعی کارندے سے۔ مشرق وسطی میں ذہبی حکام اور فوج بنیادی توسیعی کارندے سے۔ متعلقہ کھلاڑیوں کی شاخت کاعلم اہم ہے کیونکہ یہ ہمیں اُن کے محرکات اور ساتھ ہی ساتھ حکمران کے ساتھان کے بارے میں آگاہ کرتا ہے۔

کھیل کے نظریے والے نمونوں کوحل کرتے ہوئے ماہرین معاشیات عموماً دُنیا کی الیمی ریاستوں پر توجہ مرکوز کرتے ہیں جن میں کھلاڑیوں کے تمام اقدامات اُن کے اپنے محرکات اور دوسروں کے اقدامات سے ہم آ ہنگ ہوں۔ دوسر کفظوں میں وہ توازن والے اقدامات پر توجہ مرکوز کرتے ہیں۔ توازن، دُنیا کی ایک الیمی حالت ہے جہاں کسی شخص کیلئے اُس سے مختلف کچھ کرنے کا جو کچھ وہ حال میں کررہا ہے کوئی جذبہ محرکہ نہیں ہوتا۔ موجودہ ڈھانچے کے تناظر میں کرنے کا جو کچھ وہ حال میں کررہا ہے کوئی جذبہ محرکہ نہیں ہوتا۔ موجودہ ڈھانچے کے تناظر میں توازن اس وقت واقع ہوگا جب حکمران اپی خواہش کے مطابق بہترین نتیجہ حاصل کرلے اور اُس کے کارندے بھی اپنی خواہش کے مطابق بہترین نتیجہ حاصل کرلیں۔ حکمران جس طرح چاہتا ہے کہ اُس کے کارندے سودابازی کے عمل میں کر دارا داکریں۔ وہ ویسے ہی کریں اور کارندے جس طرح چاہتے ہیں کہ تیں کہ تیں کہ کی ان کر حارا داکرے وہ وہ بیا ہی کرے۔

اس باب میں تجویز کیے گئے کھیل کے نظریے کے ڈھانچے کا اہم جزو، وہ خارجی یا بیرونی عوامل ہیں ، جو کھلاڑیوں کے محرکات کو متاثر کرتے ہیں۔ ان اہم ترین عوامل میں سے ایک معاشرے کے ادارے میں۔ اداروں کی ایک سادہ اور زور دار تعریف جو ڈگلس نارتھ

# کھیل کا نظریہاورا داروں کا کر دار

63

پچھلے جھے میں بیان کی گئی صورتِ حال متعدداداکاروں پر شتمل ہے، جن میں سے ہرایک کے اپنے اور بعض اوقات ایک دوسرے سے متصادم محرکات ہیں۔ان اداکاروں میں سے ہرایک کواس بات کا خیال رکھنا ہوتا ہے کہ جب وہ اپنے فیصلے کریں گے تو دوسرے کس طرح کا عمل ردِ عمل کریں گے۔ دوسرے الفاظ میں جب بیاداکارتوا نین اور پالیسیاں بنانے کیلئے اکٹھے ہوتے ہیں تو وہ حکمت عملی کے تحت کام کرتے ہیں۔لہذا اُن کے تعاملات کھیل کے نظریے کے تحت تجزیے کیلئے بہت موزوں ہیں۔

کھیل کا نظریہ اس بات کا مطالعہ ہے کہ لوگ اور تنظیمیں داؤگھات کی صورتِ حال میں کس طرح عمل کرتے ہیں۔ ماہرین معاشیات نے اسے اُن تمام قیم کی صورت ہائے حالات کا ادراک حاصل کرنے کیلئے استعال کیا ہے، جہاں معاشی اداکاروں کو، دوسر بےلوگوں کے اقد امات کی، جب وہ فیصلے کررہے ہوتے ہیں، توجیہہ کرنا ہوتی ہے۔ اسے یہ دکھانے کیلئے استعال کیاجا تا ہے کہ کہینیاں کس طرح قیمتیں مقر رکرتی ہیں، کہینیاں کہاں واقع ہیں، گردوں کے عطیے کی مارکیٹیں کس طرح کام کرتی ہین، لوگ اپنے شریک حیات سے شادی کیوں کرتے ہیں۔ فٹ بال کے کھلاڑی کس طرح یہ فیصلہ کرتے ہیں کہ پینائی کی ٹھوکر کس سمت کو لگائی ہے، اور یہاں تک کہ ممالک یہ فیصلہ کسے کرتے ہیں کہ پینائی کی ٹھوکر کس سمت کو لگائی ہے، اور یہاں تک کہ ممالک یہ فیصلہ کسے کرتے ہیں کہ وہ ایٹم بم کا دھا کہ کریں یا نہ کریں۔ پہلے بیان کی گئی صورتِ حال میں، کھیل کا نظریہ اس بات پر روشنی ڈال سکتا ہے کہ حکمران مختلف حالات کے تحت اپنے حال میں، کھیل کا نظریہ اس بات پر روشنی ڈال سکتا ہے کہ حکمران مختلف حالات کے تحت اپنے توسیعی کارندوں سے کس طرح با ہمی تعامل کرتے ہیں۔

کھیل کے نظریے کے تحت سوچنا مفید ہے، کیونکہ بی حکمرانوں اوراُن کے توسیعی کارندوں کے درمیان تعلق کے نمایاں پہلوؤں پر توجہ مرکوز کرتا ہے۔مقصد اُن تمام عوامل کو گرفت میں لینا نہیں ہے جو فیصلہ سازی میں کام کرتے ہیں، بلکہ اُن کی محرکہ تو توں پر توجہ مرکوز کرنا ہے۔اس میں

# حكمرانوں اوراُن كے توسيعي كارندوں كے درميان كھيلا جانے والا كھيل

کسی بھی کھیل کے نظر ہے کے تحت بنائے جانے والے ڈھانچے کا سب سے پہلا کام متعلقہ کھلاڑی بیں ایک حکمران اور متعلقہ کھلاڑی بیں ایک حکمران اور باصلاحیت توسیع کار کارندوں کا ایک سیٹ اس میں وہ توسیعی کارند ہے بھی شامل ہیں جن کا باصلاحیت توسیع کار کارندوں کا ایک سیٹ اس میں وہ توسیعی کارند ہے بھی شامل ہیں جن کا انتخاب در حقیقت حکمران نہیں کرتا۔ اس کے باوجود وہ کھیل میں ایک انہم کر وار اواکر سکتے ہیں کیونکہ وہ حکمران کیلئے اُس انتخاب کی نمائندگی کرتے ہیں جو اُس کیلئے وستیاب ہوتا ہے۔ کھلاڑیوں کا ایک آخری سیٹ، جس نے اب تک بہت کم توجہ عاصل کی ہے۔ وہ ہیں عام شہری یا خیرا شرافیہ خیرا شرافیہ دیادہ تر وہ ڈھانچے کے پس منظر میں موجود ہوتے ہیں کیونکہ زیادہ تر پالیسیاں اشرافیہ کے درمیان سودابازی کا نتیجہ ہوتی ہیں ، تاہم ، عام شہری ، تمام فریقوں کے اقد امات پر ایک اہم قدمن لگاتے ہیں ; کوئی حکمران اقتد ار میں نہیں رہ سکتا اگر وہ شہریوں کی حمایت کھود ہے ، اگر اس کا شہریوں پر کوئی اثر ورسوخ نہ ہو۔

دوسرا قدم کھلاڑیوں کے محرکات پرغور کرنا ہے۔ سابقہ تجزیے پراس کی بنیاد ہدف اقتدار میں رہنا ہوتا ہے۔ جسے وہ جائزیت اور جبر کے پچھ ملغوبے سے حاصل کرسکتا ہے۔ توسیعی کارندوں کے محرکات اُن کی شاخت پر منحصر ہوتے ہیں۔ فوجی اشرافیہ عموماً ایسی پالیسیوں کی خواہش کرتی ہے جبیبا کہ زیادہ فوجی اخراجات، فتح کی مہمات، یا ٹیکس جمع کرنے کی زیادہ صلاحیت معاثی اشرافیا ئیس عموماً ایسی پالیسیوں کی جمایت کرتی ہیں جوان کی اپنی دولت کو بڑھا ئیس۔ نہ ہی حکام عام طور پرخواہش کرتی ہیں، ٹیکس سے استثنی کی، ایسی پالیسیوں کی جو ند ہبی مولوں سے ہم آ ہنگ ہوں اور مخالف ندا ہہ کے دبانے کی۔ (16)

ا گلا کام ، مختلف کھلاڑیوں کے درمیان تعلق کی نوعیت کا تعین کرنا ہے۔ تمام کھلاڑیوں کو

(1990) (Douglass North) کی طرف سے پیش کی گئی ہے، یہ ہے کہ یہ کھیل کے ضابطے،
نفاذ کے ذرائع اور کھیل کے کھلاڑی ہیں۔(13) ادار ہے بہت مشکلوں میں سامنے آتے ہیں۔
یہ سیاسی، معاشی، مذہبی، سابق، قانونی تعزیراتی ہو سکتے ہیں۔ قرونِ وسطی کی جا گیر دارانہ عدالتیں
قانونی/معاشی ادار ہے کی ایک سیدھی سادی مثال پیش کرتی ہیں۔ یہ جا گیریں رہنے والوں کے
درمیان تناز عات حل کرتی تھیں، ہرعدالت کے، جا گیر کی رسم ورواج پر بنی قوانین ہوتے تھے۔
اور جا گیر دارعمو ماً مقد مات کی صدارت کرتا تھا۔ لہذا، یہ عدالتیں کھیل کے ضابطے (وہ اس بات
میں مدد کرتی تھیں کہ خصوصی طور پر کون سے قوانین کا نفاذ کیا جائے گا)، نفاذ کے ذرائع (ہار نے
والے فریق کو جاگیردار کی طرف سے سزادی جاسمی تھی ) اور متعلقہ کھلاڑی مقرر کرتی تھیں۔

65

دوسر کے فقطوں میں، ادار بے انسانی طرقِمل پر قد عنیں لگاتے ہیں۔ بیقد عنیں طرقِمل کواس کئے متاثر کرتی ہیں۔ مثال کے طور پر حکمران اُس متاثر کرتی ہیں۔ مثال کے طور پر حکمران اُس صحت میں مکن طور پر اپنی حکومت کو فہ ہمی جائزیت کے ذریعے توسیع دیتے ہیں اگر 'دکھیل کے قواعد'' ایسے مول کہ فہ ہمی اصول ، فہ ہمی جائزیت کی اجازت دینے سے لگا کھا تا ہو، اس صحت میں ، فہ ہمی جواز بخشی کا فائدہ اس کی نسبت ہوگا ، اگر ایسا کوئی اصول نہ ہوجس سے فد ہب حکمر انوں کوکوئی حکم دے سکے۔

یہ بات کہ ادارے، حکمرانوں اور توسیعی کارندوں کے درمیان باہمی تعاملات کو کیسے متاثر کرتے ہیں، کہانی کا نصف حصہ ہے۔ ادارے بھی وقت کے ساتھ ساتھ، کھیل کے اُن قوانین کے ساتھ جو وہ نافذ کرتے ہیں ارتقا حاصل کرتے ہیں۔ طویل عرصون کے دوران، ادارے اس وقت تبدیل ہوجاتے ہیں جب لوگ کھیل کے پُرانے قوانین کی پیروی کر نابند کردیتے ہیں اور خوات تبدیل ہوجاتے ہیں جب لوگ کھیل کے پُرانے قوانین کی پیروی شروع کردیتے ہیں (14) ایسی تبدیلی اکثر کسی معیشت کیلئے اچھی ہوتی ہے۔ وہ ادارے جومعاثی حالات کی عکاسی کرتے ہوئے تبدیل ہوجاتے ہیں، ایسے طرز عمل کا محرک بنتے ہیں جو معاثی انداختوں کو اُن کے انتہائی پیداواری استعال میں ڈال دیتے ہیں۔ اس کے برعکس، اگرادارے اپنے اردگرد کے ماحول کے ساتھ ہم استعال میں ڈال دیتے ہیں۔ اس کے برعکس، اگرادارے اپنے تبدیل نہیں ہوتے اور معاثی مواقع کے ضائع ہوجانے کا امکان پیدا ہوجاتا ہے ایسا کیوں واقع ہوتا ہے؟ بعض اوقات بعض مواقع کے ضائع ہوجانے کا امکان پیدا ہوجاتا ہے ایسا کیوں فیس ہوتا ہے؟ بعض اوقات بعض اوزارے ،معاشی حالات کے تبدیل ہونے کے ساتھ تبدیل کیوں نہیں ہوتے ؟

ایک دوسرے پر تعامل کرنے سے پچھ حاصل ہونا چاہیے۔ ورنہ وہ ایبانہیں کریں گے۔ حکمران
کو کھیل کھینے کا فائدہ واضح ہے: توسیعی کارندے اُس کے اقتدار کے دعوے کو آگے بڑھاتے
ہیں، جو جوابی طور پراُسے اقتدار میں رہنے میں مدود سے ہیں۔ کارندوں کواس کھیل کے کھیلے کا
فائدہ وہ پچھ ہے جو وہ اپنی حمایت کے بدلے میں حاصل کرتے ہیں۔ مثال کے طور پرایک
حکمران، نہ ہی حاکمیت کے ساتھ اچھے تعلقات رکھنے کیلئے کسی نہ ہی قانون کو نافذ کرسکتا ہے یا
کسی مخالف نہ ہی تجھ کرتے تھے۔ یعنی الحاد کی تج یکوں کو دبانے میں کلیسا کی مدد کرتے تھے۔ یاایک
علمران معاشی اشرافیہ کو مطمئن کرنے کیلئے عوامی فلاح کی چیزیں مہیا کرسکتا ہے۔ اوائل اسلام
کے قائدین عموماً وقف کا عطیہ کرتے تھے، جو اسکول، ہیپتال، مساجد اور دوسری عوامی فلاح کی
جزیں مہا کرتے تھے۔

67

مدوّن پالیسیاں، حتمی طور پر حکمران کے کارندوں کے انتخاب اوران کارندوں کی سودابازی
کی طافت کے نتیج میں برآ مدہوتی ہیں۔ دوسر لفظوں میں اس بات کو بیجھنے کی کئی ، کہ سودابازی
کے نتیج میں کونی پالیسیاں وجود میں آتی ہیں، درج ذیل سوالات کے جوابات میں پائی جاتی ہیں:
حکمرانوں کو اپنے اقتدار کی توسیع کیلئے کارندوں کی کتنی ضرورت ہے؟ کیا کارند نے نسبتاً کم قیمت
پرتوسیع کرنے میں موثر ہوسکتے ہیں؟ کیا حکمران کیلئے توسیع کے متبادل ذرائع ہیں؟ قوانین اور
پالیسیوں کے نفع ونقصان کے جم کا تعین کیا چیز کرتی ہے؟ بیدوہ مقام ہے جہاں معاشرے کے
بالیسیوں کے نفع ونقصان کے جم کا تعین کیا چیز کرتی ہے؟ بیدوہ مقام ہے جہاں معاشرے کے
ادار کے حکمیل میں داخل ہوتے ہیں۔ کھیل کے اصول مہیا کر کے ادار کے اُن منافع اور نقصانات
کواپنی مرضی کے تحت چلاتے ہیں، جو حکمران کو مختلف پالیسیوں کے مدوّن کرنے کے متعلقہ نفع و
کیلئے اُٹھانے پڑتے ہیں، اور اس طرح وہ مختلف پالیسیوں کے مدوّن کرنے کے متعلقہ نفع و
نقصان کو بھی اپنی مرضی سے چلاتے ہیں۔

توسیعی کارندے اُس وقت موثر ہوتے ہیں جب وہ حکمران کے اقتدار میں گھہرنے کے امکان کومضبوط بنانے کے اہل ہوں۔ وہ ایسا کرنے کے صرف اس وقت اہل ہوتے ہیں جب کھیل کے اصول اس کی اجازت دیں۔ بعض معاشروں میں ندہبی حکام اقتد ارکو جواز بخشنے میں انتہائی موثر ہوتے ہیں۔ تاہم وہ صرف اس وقت موثر ہوسکتے ہیں، جب اُن کا لوگوں پر اثر ہواور

جب کوئی تاریخی یا دینیاتی مواداییا ہو جو اُنہیں موثر طور پراقتدار کو جواز بخشنے کی اجازت دیتا ہو۔
(۱۷) جب کوئی ایبا اصول موجود ہوتو، کھیل کے اصولوں میں سے ایک یہ ہوتا ہے کہ مذہبی رہنماؤں کے پاس اقتدار کوتو سیع بخشنے کی اہلیت ہوتی ہے اور بلا شبہ ایبا اصول عیسائیت اور اسلام دونوں میں موجود ہے۔ مساوی طور پراہم بات یہ ہے کہ، مذہبی جواز بخش کے ساتھ متعلقہ اخراجات دوسری اقسام کی توسیع کے اخراجات کے مقابلے میں بہت معمولی ہوتے ہیں۔جیسا کہ افقونی گل (Anthony Gill) (صفحہ 51 , 1998) نے تحریر کیا '' نظر یہ سنبتا کنٹرول کی کہ افقونی گل (اللّت کے مقابلے میں نفع بخش شکل ہے، کیونکہ لوگ اپنے اعتقاد کی بنیاد پر اس بات کی اطاعت کرتے ہیں کہ جو کچھ بھی صومت کرتی ہے ٹھیک ہے۔اقدار اور معیارات کا ایک نظام تخلیق کر کے مشہر یوں کے طرز عمل کومضبط کرتا ہے۔'

الہذا خصوصی توسیعی کارندوں کو استعال کرنے کے نفع ونقصان معاشرے کے اداروں
کو منتصر ہوتے ہیں۔ مثال کے طور پر ایلیا نابلا (Eliana Balla) اور نوبل جانس (Noel) (2009)
کیلئے۔ اشرافیا و کو گئیس کی و عثانی اور فرانسیسی حکمران دونوں ، ٹیس کے محصولات اکٹھا کرنے
کیلئے۔ اشرافیا و کو گئیس کی و مدداریاں و سیتے تھے۔ لیکن کارپوریشن سازی کے قوانین میں فرق
کے باعث فرانسیسی ٹیکس زمددار، اس قابل ہوتے تھے کہ اگر مالی پالیسیاں اُن کی خواہشات کے
مطابق نہ ہوں تو وہ اپنے سرمائے کو اکٹھا کر سکتے تھے۔ اور اس طرح باہمی تعاون سے بادشاہ کو
روک سکتے تھے۔ عثانی ٹیکس زمدداروں کے لئے ایسا کوئی میکانینہیں تھا، البذاوہ بھی بھی سلطان کو
نیاز دم متحد ہوتے تھے۔ لہذا بادشاہ کیلئے اُنہیں ٹیکس کے حصول کیلئے استعال کرنا زیادہ مہنگا پڑجا تا
خوابل ہوجاتے تھے۔ عثانیوں کیلئے ٹیکس ذمہداروں کو استعال کرنا دیادہ پچھ ہٹور نے
کے قابل ہوجاتے تھے۔ عثانیوں کیلئے ٹیکس ذمہداروں کو استعال کرنا دیادہ چو کہ فرانسیسی ٹیکس نہیا کم
مہنگا طریقہ تھا، کیونکہ سلطان کو ٹیکس زمینداروں کو استعال کرنا دیادہ چو کرنے کا نہیا کم
مہنگا طریقہ تھا، کیونکہ سلطان کو ٹیکس زمینداروں کو استعال کرنا دیادہ کے بدلے میں نہیا کم
دینا پڑتا تھا۔ (18)

خلاصہ بیکہ حکمران کی کسی کارندے سے توسیع حاصل کرنے کی لاگت اس بات پر شخصر ہے

کہ حکمران کوتو سیع پرسودابازی میں کتنا کچھ چھوڑ نا پڑتا ہے۔ یہ لاگتیں بہت سی شکلیں اختیار کرسکتی ہیں جواس بات پر منحصر ہوتی ہیں کہ آیا توسیعی کارندے معاثی ،عسکری ، یا نہ ہبی اشرافیہ کے ارکان ہیں یاان منزوں کا کسی طرح کا مرکب ہیں۔ لاگتوں کا جم معاشرے کے اداروں پر منحصر ہے۔

69

اک لیحے کیلئے ان ادارہ جاتی ضوابط کو بیان کردہ انداز سے لیتے ہوئے، ہمیں تمام کھلاڑیوں کے متوازن اقد امات کی طرف متوجہ ہونا چاہیے توازن کے قفیے کومل کرنے کیلئے، ذرا غور کریں کہ ہر کھلاڑی جب وہ سود ابازی کی میز پر آتا ہے تو کیا سوچ رہا ہوتا ہے۔ سب سے غور کریں کہ ہر کھلاڑی جب وہ سود ابازی کی میز پر آتا ہے تو کیا سوچ رہا ہوتا ہے۔ سب سے پہلے، حکمران افتد ارمیں رہنا چاہتا ہے۔ وہ جانتا ہے کہ بیسیوں ایسی پالیسیاں ہیں جوبصورت دیگر افتد ار پر توسیع کی ضرورت ہے۔ وہ یہ جس کے کارندوں کے مفادات کے ساتھ ہم آہنگ ہیں۔ اس کی گرفت کو کمز ورکرتی ہیں لیکن وہ اس کے کارندوں کے مفادات کے ساتھ ہم آہنگ ہیں۔ اس دوران، کارندوں کے پچھ مقاصد ہیں جن کو وہ اس سودے میں حاصل کرنا چاہیے ہیں۔ کارندے سود ابازی کی ایک چال کے طور پر ایسا بھی کر سکتے ہیں کہ وہ کم توسیع مہیا کریں یا توسیع کو بالکل روک دیں۔ اگریے چالیں قابلِ اعتبار ہوں تو کارندہ حکمران کے ہاتھ کو دباسکتا ہے۔

فریقوں کی متناسب سودا بازی کی طاقت سودے کے متوازن بتیجے کا تعین کرتی ہے۔
عکران غور کرتا ہے کہ اُسے اقتدار میں رہنے اور موثر حکمرانی کرنے کیلئے کتنی توسیع کی ضرورت
ہے، کتنی توسیع ہرکارندہ اُسے بہم پہنچا سکتا ہے، کارندوں میں سے ہرایک کی طرف سے ملنے والی توسیع کی کوششوں کی اُسے کیا قیمت چکانی پڑتی ہے۔ پھروہ ان لاگتوں اور منافع کاوزن کرتا اور ایسے کارندوں کے ایک مجموعے کا انتخاب کرتا ہے جواس کی حکمرانی کی توسیع کی کوشش انتہا کی موثر انداز میں کریں۔

اس سودے کے دومکنہ نتائج ہوسکتے ہیں۔ اوّل اگرتوسیعی کارندہ انتہائی موثر سستا ہے، توبیہ سودابازی کی اچھی پوزیشن میں ہے۔ اس صورت میں کارندہ جائزیت کورو کنے کی دھمکی دے سکتا ہے۔ اوراس طرح حکمران کوتوسیع کے ایک اہم ذریعے سے محروم کرسکتا ہے۔ اگریہ دھمکی باوثوق ہوتو حکمران اُس کارندے کو پالیسی میں خاصی رعایات دے گا،خواہ یہ پالیسیاں بصورتِ دیگر اقتد ارمیں رہنے کے اس کے امکان کو کم بھی کیوں نہ کردے۔

کھیل اُس وقت مزید بیچیدہ ہوجاتا ہے اگر کارندوں کی خواہشات شہریوں کی خواہشات

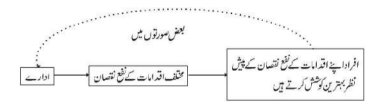
کے ساتھ لگانہ کھاتی ہوں۔ ایسی صورت میں ایک حکران کو، اپنے توسیعی کارندوں اور ایسی پالیسیاں بنانے کے درمیان جوشہر یوں کو فائدہ پہنچاتے۔ انتخاب کرنا ہوگا۔ اگر حکران اخیر میں کارندوں کی طرف سے حمایت شدہ پالیسی کی حمایت کرتا ہے، تو کسی بھی شہری کو جواس پالیسی کی خلاف ورزی کرے گا،''وگئی سزا'' برداشت کرنا پڑے گی۔ کیونکہ وہ حکران اور کارندہ دونوں کی پابند یوں کی زد میں ہے۔ مثال کے طور پر، کوئی بھی شخص جوعورت کی ماتحی کے سعودی قوانمین کو توڑنے کی کوشش کرتا ہے'' اُسے مذہبی حاکمیت کی طرف سے روحانی سزاؤں اور ساتھ ہی ساتھ جیل یا جرمانوں کا سامنا کرنا پڑسکتا ہے۔ یہ چیز شہر یوں کے اندر مستقبل میں ایسے اقتدار کی جیل یا جرمانوں کا سامنا کرنا پڑسکتا ہے۔ یہ چیز شہر یوں کے اندر مستقبل میں ایسے اقتدار کی جوجا تا ہے، جہاں وقت گزرتے کے ساتھ ساتھ، شہر یوں کے اندر تبد یلی کیلئے دباؤڈ النے کا جذبہ محرکہ کم ہوجا تا ہے، اور حکران اور توسیعی کارندوں کو ان قوانمین اور پالیسیوں پرسودابازی کرنے مخرکہ کم ہوجا تا ہے، اور حکران اور توسیعی کارندوں کو ان قوانمین اور پالیسیوں پرسودابازی کرنے کی ضرورت نہیں رہتی، کیونکہ بی عوام کے مفاد میں نہیں ہوتیں۔ (19) یہ بھی ممکن ہے کہ معاشرہ کی ضرورت نہیں رہتی، کیونکہ ہی عوام کے مفاد میں نہیں ہوتیں۔ (19) یہ بھی ممکن ہے کہ معاشرہ عبر یکی کی جی ترجے نہیں رہتی، کیونکہ یے وہ ایک مرتبدرائے الوقت رُدجان سے باہرنگل جائیں، بھول ہی کی بھی ترجے نہیں رہتی۔ کی دقت گزر نے کے ساتھ ساتھ قوانمین میں تبد یکی کیلئے دباؤ شہر یوں کی بھی ترجے نہیں رہتی۔ دوہ ایک مرتبدرائے الوقت رُدجان سے باہرنگل جائیں، بھول ہی کی بھی ترجے نہیں رہتی۔ ایک مقدت گزر نے کے ساتھ ساتھ قوانمین میں تبد یکی کیلئے دباؤ شہر یوں

جب توازن میں پُنے گئے کارندے مہنگے یا غیرموثر ہوں تواس کے اُلٹ منطق لا گوہوتی ہے۔اس صورت میں اگر کارندے کے مطالبات بہت زیادہ ہوں۔تو حکمران توسیع کی کسی اور شکل کواختیار کرنے کی دھمکی دے سکتا ہے۔

الہذااس سودابازی کے نتیج میں پیدا ہونے والے قوانین اور پالیسیاں حکمران کی خواہشات کی زیادہ عکاسی کرتی ہیں۔ جبشہر یول کے اقدامات کو میڈ نظر رکھا جائے تو یہ نتیج بھی اپنے اندرزور دارنتائج رکھتا ہے۔ اگر معاشی حالات کچھشہر یول کے اندرا یسے قووانین کو تبدیل کرنے کیلئے دباؤ ڈالنے کا جذبہ محرکہ پیدا کرتے ہیں، جو کارندول کی خواہشات کے خلاف ہیں، توزیادہ امکان ہے حکمران ان تبدیلیوں کو قانون بنادے گا، کیونکہ اُسے اُن توسیعی کو ششوں کے کھونے کا ڈرنہیں ہوتا جو کارندہ مہیا کرسکتا ہے۔ لہذا، شہری مستقبل میں قوانین کی تبدیلی پر دباؤ ڈالنے کیلئے زیادہ آمادہ ہوتے ہیں۔ اگر چہ ایسا کرنے سے اُنہیں کارندے کی طرف سے عائد کئے جانے زیادہ آمادہ ہوتے ہیں۔ اگر چہ ایسا کرنے سے اُنہیں کارندے کی طرف سے عائد کئے جانے

### طويل المدّ تي اداره جاتي تبديلي (اور جمود)

جب وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ قوانین اور پالیسیاں ڈراہائی طور پر تبدیل ہوتی ہیں تو ادار ہے بھی، نئی حقیقت کو کھپانے کیلئے تبدیل ہو سکتے ہیں۔طویل عرصے میں میمکن ہے کہ حکمران کا نفع نقصان کا حساب کتاب وقت کے ساتھ تبدیل ہو،ٹھیک اس وجہ سے کہ لوگ اپنے مفاد میں کام کرتے ہیں۔ جب ایساواقع ہوتا ہے، تو ادار بے اندرونی طور پر تبدیل ہوجاتے ہیں۔ شکل 2.3: اس ممل کی نمائندگی سادہ شکل میں کرتی ہے۔



سیکتاب اس بات پر توجہ مرکوز کرتی ہے کہ ادارے کیوں تبدیل ہوتے ہیں۔ یا تبدیل نہیں ہوتے ہیں۔ یا تبدیل نہیں ہوتے ۔.... جب سیاسی افتدار کو فد ہب کی طرف سے جائزیت ملتی ہے۔ فدہبی توسیع اُس وقت موثر ہوتی ہے جب فدہبی حکام کا آبادی پر اثر ہوتا ہے اور جب فدہبی اصول حکمرانی کو جائزیت بخشے میں مددگار ہوتا ہے۔ یہ بات اسلام اور عیسائیت جسے وصدت پرست فداہب کے بارے میں اور بھی زیادہ تچی ہے۔ مورت کیکن (Murat Lyigun) (2015باب 2) یہ استدلال کرتا ہے۔ وسیع اعدادو شار کے تجزیے کی مددسے، کہ وصدت پرست فداہب حکمرانی کوتوسیع دینے کیلئے انجھے ہیں کیونکہ وہ سیاسی اور فدہبی حکمرانوں کو جائز قرار دینے کا دعو کی نہیں کر سکتے اگر میہ فہبی اصول سے مذہبی حکمرانوں کو جائز قرار دینے کا دعو کی نہیں کر سکتے اگر میہ فہبی اصول سے مطابقت نے رکھتا ہو۔ اس طرح فداہب کسی حد تک منفر د ہیں ...... مطابقت کے معاملات، اور

والے نقصانات کا سامنا کرنا پڑتا ہے، کیکن اُنہیں بادشاہ کی طرف سے سزاؤں کا سامنانہیں کرنا پڑتا۔ یہ چیز ایک ایسے دائر بے کی طرف لے جاسکتی ہے جو دوسری سمت میں حرکت کرتا ہے، جس میں جب شہری زیادہ کا تقاضا کرتے ہیں تو حکمران زیادہ سے زیادہ کی اجازت دیتا ہے حالات اور ایک ایسے نقطے پر پہنچ جاتے ہیں، جہال معاشرے کے قوانین اُس سے یکسر مختلف ہوجاتے ہیں جتنے وہ ابتدائی دباؤسے پہلے تھے۔

71

بنیادی وجہ کہ مذہبی حکام سب سے پہلے حکمرانی کوتوسیع دینے کے اہل ہیں، بیہ ہے کہ خُدا کے ''ابدی'' کلام کی گنجیاں اُن کے پاس ہیں۔ان'' مجھو ں'' کوبہت سی تہذیبوں میں خواہ وہ تاریخی ہوں یا موجودہ، بہت اہمیت حاصل ہے غالبًا ارتقائی اسباب کی بنایر: انسان نامعلوم اور نا قابلِ علم، سوالوں کے جواب جاہتے ہیں، اور مذہب یہ جواب مہیا کرتا ہے۔ یہ چیز مذہبی حکام کو شہریوں پرطافت عطا کرتی ہے .....یہی چیز ہے جوانہیں''اشرافیہ'' بناتی ہے ....لیکن اس حد تک جس حدتک اُن کے جوابات تضادات سے یاک ہوں للہذا متضادیانات حاکم کی سیاسی اقتدار کو جواز بخشنے کی اہلیت کوختم کردیتے ہیں۔ (21) مذہبی حکام بڑی بڑی تبدیلیوں کی الیی عقلی توجیہہ کرسکتے ہیں، کہوہ مذہبی اصول کے ساتھ ہم آ ہنگ ہوجا ئیں، کیکن پھر بھی وہ مجبور ہوتے ہیں کہ اُن عقلی توجیہات میں سے انتخاب کریں جورستیاب ہیں۔ دوسر کے لفظوں میں '' کھیل کے اصول''ایسے ہیں کہ اُن مذہبی بیانات کا اثر جو حکمرانی کو جائزیت بخشتے ہیں، مذہبی اصول کے ساتھ ہم آ ہنگ ہونے کی شرط سے مشروط ہوتے ہیں۔اس کا بیمطلب نہیں کہ زہبی اصول تمام حالات میں جامدرہتا ہے:اس کا مطلب محض بیہ ہے کہ مذہبی حکام کیلئے اپنے بیانات کو تبدیل کرنے کا نقصان، دوسری اقسام کے توسیع کارندوں کے نقصان سے زیادہ ہے۔

73

ایک خلاصہ بیہ ہے کہ مذہبی حکام اُس وقت ایک مایوس کُن صورتِ حال میں ہوتے ہیں جب لوگ واضح طور پراُن کے فرامین کی نافر مانی شروع کردیں۔ مذہبی حکام کے پاس پالیسی کے مقاصد کی ایک پوری فہرست ہوتی ہے۔جس میں زیرنظر مسکے پراُن کے خیالات بھی شامل ہوتے ہیں۔اگرآبادی کے بڑے بڑے جھے مسلہ زیر نظر پر اُن کے موقف کی سرِ عام مخالفت شروع کردیں، تو وہ اپنی سا کھ اور للہذا حکمرانی کوتوسیع بخشے کی اپنی اہلیت بھی کھودیتے ہیں۔مثال کے طور پر، ہم عصر کیتھولک چرج اپنے ارکان کو کھوتا چلا جار ہاہے، جول جوں بیدرج ذیل معاملات پر ا پنے موقف کے ساتھ وابتگی برقرار رکھے ہوتے ہیں: امتناعِ حمل، طلاق اور ہم جنس برسی ۔ اگرچه بیمعاملات کلیسا کے مجموعی اصولی معاملات کا ایک حقیر ساحصه بنتے ہیں۔ لہذا، اس ایک معاملے یر، مذہبی حکام کیلئے اپنے نظریات کو تازہ ترین معلومات سے ہم آہنگ کرنے کیلئے ایک مخضرمد تکامحرک موجود ہے۔ کیکن مذہبی تعبیر نومیں ایک اہم طویل مدتی نقصان ہے۔ یہ مذہبی حکام کی طاقت کی نوعیت کوئی تباہ کردیتی ہے۔ بیایک بنیادی پہلو ہے جو مذہبی حکام کودوسری قشم

کے توسیعی کارندوں سے متاز کرتا ہے:۔ ہاہمی دُنیاوی ربط کے معاملات اس مذہب سے مخصوص ادارہ جاتی پہلو کا مطلب ہے کہ مذہبی اور سیاسی اشرافیہ کے درمیان تعلق وقت کے ساتھ کمزور ہوسکتا ہے۔اگر فدہبی حکام عام شہریوں کے ساتھ نبیت قائم رکھنے کیلئے فرہبی اصول کی تعبیر نوکرتے ہیں، تووہ مستقبل میں جائزیت بخشے کی اپنی اہلیت کوتباہ کرتے ہیں، اوراس طرح مذہبی توسیع کے فوائد کومحدود کردیتے ہیں۔ دوسری طرف، اگروہ افراد کواینے فرامین کی یامالی کی بغیر جواب دیئے،اجازت دیتے ہیں'' تو وہ مخضر مدت بعد طویل مدّت دونوں میں اقدامات برا پنااثر ڈالنے کی صلاحیت کھودیتے ہیں، کیونکہ مذہبی اصول کی خلاف ورزی کرنا ایک معمول بن جائے گا۔خلاصہ کلام پیہے کہ مذہبی پیشوا حکمرانی کوتوسیع دینے کی کمزوراہلیت کے ساتھ،وقت گزرنے یراوربھی کمزور ہوجائیں گے۔ بیٹل جاری رہتو وہ وفت آ جائے گا جب حکمران مذہبی پیشواؤں کواُن کارندوں کے سیٹ میں سے خارج کردیں گے جواُن کے اقتر ارکوتو سیع دیتا ہے۔

تا ہم ،الیی طویل المدتی تبدیلی أس وفت واقع نہیں ہوتی جب مذہبی حکام ، سیاسی اقتدار کوجواز بخشنے میں انتہائی موثر ہوں۔الیی صورت میں ،اوّل تواس بات کا امکان نہیں ہوتا کہ شہری ندہبی فرامین کی خلاف ورزی کریں، کیونکہ حکمران اُن کی خلاف ورزیوں کی حمایت نہیں کرے گا۔ لهذا، مذہبی حکام کوبھی اُمیدافزافیصلهٔ ہیں کرنا پڑتا، کیونکہ اسے بھی مذہبی اصول کی تعبیر نو کیلئے دباؤ کاسامنانہیں کرنایر تا۔اس کا مطلب ہے کہ حکمران اور مذہبی حکام کے درمیان جواز بخشی کا تعلق وقت کے ساتھ ساتھ مضبوط ہوتا ہے۔

اس منطق کا ایک نتیجہ بیر ہے کہ وہ ادارہ جاتی اختلافات جومعاشروں کے درمیان بہت چھوٹے ہوتے ہیں، وقت گز رنے کے ساتھ ساتھ بڑے بڑے اختلافات بن سکتے ہیں۔ جب ایک مرتبہ کوئی معاشرہ کسی ایسے توازن کی طرف بڑھنے لگتا ہے، جہاں ندہبی اصولوں کی کھلے بندول یا مالی ایک معمول بن جائے تو پھر آیک ایسادائرہ چل پڑتا ہے، جہال بیا قدامات ،اس سے زیادہ ادارہ جاتی تبدیل میں جا کرمل جاتے ہیں اور بیاُس درجے کو بڑھادیتے ہیں جس میں مذہبی فرامین کی خلاف ورزی کی جاتی ہے، جو پھراس ہے بھی زیادہ ادارہ جاتی تبدیلی میں شامل ہوجاتی ہے۔اییادائرہ اُس وقت واقع ہونے کا کوئی امکان نہیں ہوتا، جب مذہبی حکام اقتد ارکوجواز بخشفے میں بہت زیادہ موثر ہوں ، کیونکہ چراس دائر ہے کوشروع کرنے کیلئے کوئی محر کنہیں ہوتا۔ پھرخواہ

طويل المدّ تي اداره جاتي تبديلي

دونوں معاشروں میں ادارہ جاتی تبدیل سے واقع ہونے والے معاشی مفادات ایک ہی کیوں نہ ہوں۔ لیکن ایک ادارہ جاتی اختلاف واقع ہوستا ہے: اوپر بیان کردہ میکانیہ حکمران اوراً س کے کارندوں کی تنگ ذاتی خواہشات پر مخصر ہوتا ہے، تا کہ اُن کے سودابازی کے نتیج کی استعداد پر۔ بیادارات ایک دوسرے میکا نئے کے ساتھ منسلک ہیں جس کے ذریعے ادارے طویل عرصے میں تبدیل ہوتے ہیں:

لیخی راستے پرانھار۔ راستے پر منحصر، واقعات کا سلسلہ وہ ہوتا ہے، جس میں وہ بنیادی محرک جو واقعات کے سلسلے کو تحرک دیتا ہے، آخری نتیجے سے بہت دور ہٹا ہوا ہوتا ہے، اور وہ علت غاتی جس نے کسی راستے پر حرکت کو پڑگاری دکھائی تھی، کاطویل المدنی طرزِ عمل پر کوئی براہ راست اثر نہیں ہوتا۔ یہ اُس وقت واقع ہوتا ہے جب راستے پر ہر قدم کا دار و مدار پچھلے قدم پر ہو۔ باب اوّل نے ان اقدامات کو، کسی معاشرے کے معاشی یا ادارہ جاتی راستے پر ''دوراہوں'' سے تعبیر کیا تھا۔ جب کوئی معاشرہ اس دوراہے کی ایک سمت کو اختیار کرتا ہے، تو ایک نیا راستہ اُ بھرتا ہے، جوان اسباب سے، جنہیں معاشرے نے ابتدائی راستے پر پہلی مرتبہ پُتا تھا، بہت دور ہٹا ہوا ہوتا ہے۔ حوان اسباب سے، جنہیں معاشرے نے ابتدائی راستے پر پہلی مرتبہ پُتا تھا، بہت دور ہٹا ہوا ہوتا ہے۔

کہ سلطنتِ عثانیہ گٹن برگ (Gutenberg) کے قابل انقال چھاپہ خانے کواپنانے میں کیوں ناکام ہوگئی۔ مخضرالفاظ میں، چھاپہ خانہ سلطان کی اپنے اقتدار کوطول دینے کی صلاحیت کیلئے ایک خطرہ بن گیا، یہ ایجاداُس وقت نا قابلِ پیش بنی خطرہ بن گیا، یہ ایجاداُس وقت نا قابلِ پیش بنی مخصی، جب سلطنت عثانیہ کے توسیعی اقد امات ظہور پذیر ہوئے۔ لہذا سلطنت عثانیہ میں چھاپہ خانے پر پابندی، راستے پر مخصر واقعات کے سلسلے کا نتیجہ تھی۔ اور لہذا اس کی توضیح تاریخ میں گہرا جانے اور اُن واقعات کی تلاش کرنے سے کی جاسکتی ہے، جواوّل اوّل ان واقعات کے اُنجر نے کا صبب بنے۔

### قابلِ آ ز مائش پیش بینیاں

کسی بھی اچھے معاثی ڈھانچے کو قابلِ تکذیب، قابلِ آزمائش پیش بینیاں مہیا کرنی علی اسے بھی اچھے معاثی ڈھانچے کو قابلِ تکذیب، قابلِ آزمائش پیش بینیاں مہیا کرنی علی بین ۔بصورتِ دیگر، یہ معلوم کرنے کا کوئی طریقہ نہیں ہوتا کہ آیا یہ بیجے ہے یا یہ کہ یہ بمیں حقیق دُنیا کے بارے میں پھھ بتاتی ہے، اس مقصد کیلئے، یہ باب اپنااختنام اس ڈھانچے کے بڑے مفاہیم کا خلاصہ بیان کرنے پر کرتا ہے، جو کہ اس کتاب میں پیش کئے گئے بنیادی سوال سے متعلق میں :مغربی یورپ کی معیشتوں کے برابر آگئیں اور آخر کاراُن سے بہت آگے نکل گئیں۔

یبلی، اور انتهائی سیدهی، قابلِ آزمائش پیش بینی همرانوں اور اُن کے کارندوں کے درمیان قلیل مدتی سودے کے نتیجے سے متعلق ہے۔ اگر مذہبی پیشوائیت همران کو جواز بخشی ہے تو ہمیں ایسے قوانین کی تو قع رکھنی چاہیے جو مذہبی حکام کے حق میں ہوں۔ یہی بات اُس صورت میں بھی صحیح ہے اگر معاشی یا فوجی اشرافیہ محمران کو تو سیع عطا کریں۔ دوسر لفظوں میں درج ذیل پیش بینی کو درج ذیل قرار دینا چاہیے:

#### قابلِ آز مائش پیش بنی نمبر 1:

کسی معاشرے کے قوانین اور پالیسیوں کو حکمران کے توسیعی کارندوں کی خواہشات کا عکّاس ہونا چاہیے۔

قابلِ آزمائش پیش بینی 1 کامفہوم ہے ہے کہ توسیعی کارندوں کے محرکات اہمیت رکھتے ہیں۔
اگر وہ بنیادی طور پر ایسے قوانین اور پالیسیوں کی خواہش رکھتے ہیں جوان کی اپنی ذات کو، باقی ماندہ آبادی کی قیت پر، فائدہ پہنچائیں تو اس کے نتیجے میں معاشی خوشحالی کا پیدا ہونا ناممکن ہے:
خواہ اُن کی خواہشات نقصان دہ بھی ہوں تو بھی وہ اپنی آواز کو آگے پہنچاد ہے ہیں کیونکہ وہ حکمر انی کی توسیعے میں اہم کردار ادا کرتے ہیں۔ایک مثالی دُنیا میں توسیعی کارندے کی خواہشات معاشی

خوشحالی ہے ہم آ ہنگ ہوتی ہیں۔ یعنی یہ کہ یہ کارندےان چیزوں سے فائدہ اُٹھاتے ہیں: عوامی بہتری کی اشیا کی فراہمی محفوظ حقوقِ ملکیت، غیر جانبدارانظم وضبط، عوام کی تعلیم، طویل فاصلوں پر کاروبار کرنے والے تاجروں کیلئے حفاظت اور علی ہٰذا القیاس، یہ مثالی دُنیا بھی وجود میں نہیں آتی، لیکن کچھ معاشرے، کچھ دوسرے معاشروں کی نسبت اس کے قریب تر آگئے ہیں۔ یہ معاشرے وہ ہیں جہاں معاثی اشرافیہ کو صودا بازی کی میز پر ایک اہم نشست حاصل ہوتی ہے۔ نہیں یا فوجی اشرافیاوں کے برخلاف، معاشی اشرافیاوں کے مفادات ایسے ہوتے ہیں، جواو پر بیان کئے گئے توانین اور یالیسیوں سے مطابقت رکھتے ہیں۔

78

قابلِ آ زمائش پیش بنی2اس ادراک کا خلاصہ یوں بیان کرتی ہے۔

#### قابلِ آزمائش پیش بنی نمبر 2:

وہ معاشرے جن میں معاثی اشرافیا ئیں حکمرانی کی توسیع میں پچھ کر دار ادا کرتی ہیں، آخر کارزیادہ کامیاب ہوں گے۔ بہنست اُن معاشروں کے جن میں معاثی اشرافیہ حکمرانی کی توسیع میں کوئی کر دارادانہیں کرتی۔

سید هانچ مید بھی نشاندہی کرتا ہے کہ جب ندہی جواز بجشی اہم ہو، تو بیاہم ہی رہتی ہے، خواہ وُنیا تبدیل بھی ہوجائے۔ اور اس وقت طویل المدتی کامیابی کے راستے میں رُکاوٹیس کھڑی ہوجاتی ہیں، جب وہ قوانین اور پالیسیاں جنہیں معیشت کی ترقی کے فطری راستے میں تبدیل ہونا چاہیے، اُس کی بجائے قائم رہیں۔ حالات کا ایساتسلسل اُس وقت ظاہر نہیں ہوتا، جب ندہی جواز بخشی کم موثر ہو یا زیادہ مہنگی ہو۔ ایسی صورت میں ندہبی حاکمیت کے اندر ایسی پابندیاں عائد کرنے کی اہلیت کم رہ جاتی ہے۔ جوطویل المدتی معاشی ترقی کیلئے نقصان دہ ہوں، اور توسیع کی دوسری شکلیں وقت گزرتے کے ساتھ ساتھ زیادہ دکش ہوتی جاتی ہیں۔ اس سے یہ نتیجہ برآ مدہوتا ہے کہ ادارہ جاتی تبدیلی ایک ایسے طریقے سے آگے بڑھتی ہے، جس کی صورت گری، متعلقہ اداکاروں کے معاشی نہیں، محرکات کرتے ہیں، جوابی طور پر، معاشرے کے ادارے مکنہ طور پر، معاش ترقی کیلئے زیادہ فائدہ مند ہوتے ہیں۔ اور یہ نتیجہ وقت کے ساتھ ساتھ زیادہ مضبوط ہوتا ہے۔ قابلی آزمائش پیش بنی 3 ان ادار کا خلاصہ یوں بیان کرتی ہے۔

#### قابلِ آز مائش پیش بنی نمبر 3:

جب ندہبی جواز بخشی بہت زیادہ مؤثریاستی ہو، تو حکمران اپی حکمرانی کولیل مدت یا طویل مدت یا طویل مدت کیلئے توسیع دینے کیلئے فد مہب کا ذریعہ اختیار کرتے ہیں۔ خواہ معاثی حالات تبدیل ہی کیوں نہ ہوجا ئیں۔ اگر فد ہبی جواز بخشی کم موثر ہویا زیادہ مہبکی ہوتو جب ایک مرتبہ ایسے حالات پیدا ہوجا ئیں جواس کے موثر بن کوکم کردیں یا دوسری قسم کی توسیعی کوششوں کی لاگت کم کردیں۔ تو وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ اس کا استعال کم ہوتا جائے گا۔

قابل آزمائش پیش بینی نمبر ۳،جس کا خلاصہ قابل آزمائش پیش بینی نمبر 4 میں پیش کیا گیا ہے کا ایک حاصل کلام یہ ہے کہ وہ اختلافات جوایک وقت میں معاشروں کے مابین توسیعی انتظامات کے چھوٹے اختلافات تھے، وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ چھیل کر بڑے اختلافات بن سکتے ہیں جب ایک معیشت جامہ ہوجائے اور دوسری بدلتے ہوئے معاشی حقائق کے ساتھ ہم آ ہنگ ہوجائے۔

#### قابلِ آزمانش پیش بنی نمبر 4:

ایک ایسامعاشرہ جس میں نہ جی حکام سیاسی جواز بخشی کا ایک اہم ذریعہ بن جائیں ، آخر کار
جود کا شکار ہوجائے گا، اگر ادارے تبدیل ہوتے ہوئے معاشی حالات کے جواب میں تبدیل
ہوتے ہوتے معاشی حالات کے جواب میں تبدیل نہیں ہوتے۔ نتیجۂ ایک ایسامعاشرہ جس میں
نہ بی حکام سیاسی جواز بخشی کیلئے کم اہم ذریعہ ہوں۔ وہ معاشی طور پر آ گے بڑھے گا، اگرچہ بھی یہ
چچے بھی کیوں نہ رہا ہو۔ لہٰذا قابلِ آزمائش بنی نمبر 3 اور نمبر 4 اُس تاریخی معے کا ایک ممکنہ جواب
پیش کرتی ہیں جو پہلے باب میں اُٹھایا گیا تھا: مشرقِ وَطلی کی کا میاب معیشتیں آخر کارمغربی یورپ
سے ، جو کہ بھی معاشی طور پر پھسڈی تھا، کیوں پیچے رہ گئیں اگر نہ بی حکام نے مشرقِ وَطلی کے کمرانوں کو اپنے مغربی ٹوگ لوگوں کی نسبت زیادہ مہنگے طریقے سے جائزیت دی، تو ''مقدروں
کے بیائے'' کی توضیح ڈھانے کے کے تناظر میں ممکن ہے۔

قابلِ آ زمائش پیش بینیاں ایک چیز ہیں۔ آیا تاریخی ریکارڈ انہیں بالکل دوسری شکل میں پیش کرتا ہے۔ ، اگلا باب اس موضوع سے نمٹتا ہے اس بات کا کھوج لگاتے ہوئے کہ ذہبی توسیع اسلامی اور عیسائیت میں کیوں اہم تھی۔ اور دونوں مذاہب میں حکمرانوں کو ملنے والے اس کے فوائد کیول مختلف تھے۔

80

(3)

# حكمرانی كی توسیع كی تاریخی بُنیا دیں

1521 میں اٹلی کی 1526-1521 والی جنگ سپین اور فرانس کے در میان شروع ہوگئی۔ مقدس رومی سلطنت نے سپین کا ساتھ دیا ..... چارلس پنجم بیک وقت سپین کا بادشاہ اور مقدس رومی شہنشاہ تھا۔ ایسائی انگلستان نے بھی کیا۔ وینس کی دولت مندریاست نے فرانس کا ساتھ دیا۔ يوب ليود بم (عبد 1521-1513) كوسلطنت روما مين تحريب اصلاح كليسا كوروك كيا ايك اتحادی کی ضرورت تھی ۔ لہٰذا اُس نے یا یائی ریاستوں کو حیارلس کی حمایت میں ساتھ ملالیا۔ یہ جنگ جنوری 1526 میں ختم ہوئی اور فرانسیسی بادشاہ فرانسسی اول نے اہم علاقہ حیار اس پنجم کے ۔ حوالے کردیا۔ لیکن نے یوپ کلیمنٹ ہفتم (Clement VII) (عہد 1523-1534) نے اس نتیج کو پیند نه کیا، کیونکه اُس نے محسوں کیا کہ ہسیانوی بہت زیادہ طاقتور ہوتے جارہے تھے۔ معامدہ پرد شخط کرنے کے چند ہفتوں کے اندر، اطالوی جنگ میں ہونے والے نقصان کی بازیا بی كرنے كيلي، فرانس كے فرانس اوّل كو اشير باددے دى۔ بوپ نے ليگ آف كو كنيك (League of Cognac) قائم کرنے میں مدودی۔ بیفرانس، پایائی ریاستوں، انگلستان اور جمہور بیردینس اور جمہور پیفلورنس برمشتمل تھی ۔اس کا مقصد ہسیا نویوں کواٹلی سے نکالنا تھا۔اس چیز نے لیگ آف کو گنیگ کی جنگ (1530-1526) اور آخر کارایک اور ہسیانوی مقدس سلطنت روما کی جیت کو تیزی سے قریب کردیا۔ اگرچہ مختلف اتحادوں اور جنگ کے اسباب کالعین کرنے والے بہت ہے عوامل تھے ایکن یہ بات قابلِ ذکر ہے کہ ایک دہائی کے عرصے کے اندر اندر تقریباً

تمام بڑی بڑی مغربی طاقتیں .....فرانس، سپین، مقدس رومی سلطنت اور وینس ..... پاپائیت کے خلاف جنگ میں ملوث ہوگئیں مضحکہ خیز بات یہ ہے کہ انگلتان وہ واحد تو متھی جس نے دونوں جنگوں میں پوپ کا ساتھ دیا، ایک ایسا واقعہ جو ہنری ہشتم کے انگلتان کے کلیسا کو دیس نکالا دینے سے عین پہلے واقع ہوا۔

ان کشاکشوں کے جنوب مشرق میں ،سلطنتِ عثانیا پی بی چندا نہائی اہم کشاکشوں کو منماری تھی۔سلیم اول کے عہد سے پہلے (عہد 1510-1512)،عثانیہ علاقے جزیرہ نمائے اناطولیہ (ترکی) کے مغربی نصف اور جنوب مشرقی یورپ تک محدود سے عثانیوں کی طویل عرصے سے اُن علاقوں پر نگاہ تھی جن پر مصری مملوک سلطنت کا کنٹرول تھا، جن کی حکومت افریقی ماحل کے مشرقی نصف پر اور بہت سے یورپی علاقے (مشرقی بحرہ روم کے علاقے) بشمول شام اور مکہ اور مکہ اور مہت سے یورپی علاقے دولتمند سے یہ نرزیزیل ک شام اور مکہ اور مدینہ کے دونوں مقدی شہروں پر تھی۔ یہ علاقے دولتمند سے یہ نرزگاہ کی ڈیلٹا کا اعاطہ کرتے سے اور بحر ہند کی طرف جانے والے راست ..... بحیرہ احمر کی گزرگاہ کی شہروں کے ....۔لیکن باوجود ایک برتر فوج رکھنے کے ،عثانی مملوکوں پر جملہ نہ کر سکے، جو کہ عثانیوں کی طرح سنی مسلمان سے ۔ برتر فوج رکھنے کے ،عثانی مملوکوں پر جملہ نہ کر سکے، جو کہ عثانیوں کی طرح سنی مسلمان سے ۔ مملوکوں پر جملہ نہ کر سکے، جو کہ عثانیوں کی طرح سنی مسلمان سے ۔ مملوکوں پر جملہ نے ایک فتو کی طلب کیا ۔علی الجمالی نے سلیم کو مملوکوں پر جملہ کی اجازت دے دی کیلئے ایک فتو کی طلب کیا۔علی الجمالی نے سلیم کو حملے کی اجازت دے دی۔ جو کہ آخر کا رکامیاب ثابت ہوا اور عثانی حدود میں بہت می زمین اور دولت لانے کا سبب بنا۔

اگرچہ بیتاریخی واقعات، اس کتاب میں احاطہ کئے گئے دورائیے کے اختیام کے قریب واقع ہوتے۔لیکن میں ان کا یہاں ذکر اس لئے کررہا ہوں کہ کیونکہ وہ مشرقِ وسطی اور مغربی یورپ میں مذہبی جائزیت بخشی کی اہمیت میں فرق کی عکاس کرتے ہیں۔مغربی یورپ میں ہڑے ہوئے۔سیاسی کردار پاپائیت کے خلاف جنگ میں کودنے سے نہیں بچکچاتے تھے اسی دوران مشرقِ وسطی کی اہم ترین طاقت نے اُن فوجی اقدامات کیلئے جواز طلب کیا جو مذہبی شیر باد کے بغیر بھی کامیاب ہوجاتا۔ یہ اختلافات، اُن اسباب کی بناپر، جن کا ذکر آخری باب میں کیا گیا ہے، بہت اہم ہیں۔خاص طور پر قابلِ آز مائش پیش بنی 4 پردوبارہ کریں:

حكمرانی كی توسیع كی تاریخی بُنیا دیں

## اسلام اورعیسائیت میں (حکمرانی کی) زہبی جواز بخشی کا اصول

84

اسلام ساتویں صدی میں جزیرہ نمائے عرب کے مغربی نصف میں طاقتور بازنطینی اور ساسانی سلطنتوں کے درمیان اُ بھرا۔ وہ بدوقبائل جواس علاقے پر حاوی تھے، ایک دوسرے کے ساتھ اور ہمسایہ سلطنتوں کے ساتھ تجارت میں مصروف ہوگئے۔ اُن کے تجارتی سلسلے کم از کم شام اورعواق کے دور دراز علاقوں تک بھیل گئے۔ مکہ اس تجارت کے مرکز میں تھا۔ مکہ کے قبائلی وفاق نے ایک ایسا علاقائی تجارتی حال بنادیا جو پورے جزیرہ نما میں بھیل گیا۔ مکہ، کعبہ کی اس میں موجودگی کی وجہ سے عبادت کا بھی مرکز بن گیا، اور چھٹی صدی تک بیا ایک اہم تجارتی مقام بن گیا۔ اور جھٹی صدی تک بیا ایک اہم تجارتی مقام بن گیا۔ (1)

موالیت کہ کے اندر بیدا ہوئے۔ تجارتی حال نے محالیت کو جزیرہ نما کے مناب اور ثقافتوں سے روشناس کرادیا، شمول عیسائیت اور یہودیت کے، اور ساتھ ہی ساتھ تجارت کی معاشی حقیقوں اور مذہبی کی طاقت سے بھی روشناس کرایا۔ محالیت کے ابتدائی پیغام نے، جسے آپ مدینہ ساتھ لے کر گئے، عقید بے اور اخلاقیات پرزوردیا۔ اس قوم نے جو آپ نے مدینہ میں قائم کی اللہ کو حاکمیت کے آخری ذریعے کے طور پر قبول کیا اور اس سُنے سے زندگی کے مدینہ میں قائم کی اللہ کو حاکمیت کے آخری ذریعے کے طور پر قبول کیا اور اس سُنے سے زندگی کے تمام شعبوں کی بنیاد قائم کی۔ جب محقیقی کا اثر مدینہ سے بھی آگے بھیل گیا، تو آپ نے ایک نئے مام شعبوں کی بنیاد قائم کی۔ جب محقیقی کا اثر مدینہ سے بھی آگے بھیل گیا، تو آپ نے ایک نئو میں تخلیق مذہب، ایک نئی حکومت، اور ایک نئے قانونی نظام کی گرانی کی ..... جوسب کے سب گہر بے طور پر ایک دوسرے سے مربوط سے۔ اُن اولین اداروں کے اندر جو محقیقی کی زندگی میں تخلیق موتے، قوانین مدون کرنے، انصاف با نئیے، ٹیکس اکھا کرنے اور سفارت کاری کو نبھانے کی صلاحیت تھی۔ ان اداروں نے ، جزیرہ نمائے عرب کے بیل اسلام کے ڈھانچے سے فائدہ اُٹھایا، جس میں یہودی عیسائی، تو حیرتھی ، لیکن اس میں اسلام کے منفر دعناصر بھی شامل کئے جو، مناب کی جو، عیسائی، تو حیرتھی ، لیکن اس میں اسلام کے منفر دعناصر بھی شامل کئے جو، اطلاقات (جبیا کہ شراب کی ممانعت) اور قوانین (جبیا کہ وراثت) کا احاطہ کرتے تھے۔ اخلاقات (جبیا کہ شراب کی ممانعت) اور قوانین (جبیا کہ وراثت) کا احاطہ کرتے تھے۔

ایک ایسامعاشرہ ہی جس میں مذہبی حکام سیاسی جواز بخشی کا ایک ذریعہ ہوں آخر کار جمود کا شکار ہوجائے گا.....(اور) ایک ایسامعاشرہ جس میں مذہبی حکام سیاسی جواز بخشی کا کم اہم ذریعہ ہوں،معاشی طور پر آگے بڑھ سکتا ہے،خواہ بیکسی زمانے میں پیچھے ہی کیوں ندر ہا ہو۔

اس بات کا تعین کیسے ہوا کہ مشرق وسطی اور مغربی یورپ میں افتد ارکوتو سیج کون دے گا؟
توسیع بخش کارندوں کی شاخت دونوں معاشروں میں مختلف کیوں ہوئی؟ یہ باب ان سوالات کا جائزہ لیتا ہے اور مشرقی وسطی اور مغربی یورپ کی تاریخ میں نہ ہی جواز بخشوں کے تاریخی تعین کاروں کا کھوج لگا تا ہے۔ نہ ہی جواز بخشی دونوں خطوں میں ایک سادہ ہی وجہ سے اہم تھی: یہ نسبتاً کم خرچ تھی۔ لیکن یہ چیز صرف اس چیز کی وضاحت کرتی ہے کہ یورو پی اور مشرقی وسطی کی تاریخ میں حکمران کیوں بار ہا نہ ہی جواز بخشی کو استعال کرتے تھے۔ لیکن یہ اس کی تو شیح نہیں کرتی کہ فرجی جواز بخشی کو استعال کرتے تھے۔ زیادہ تھی۔ نیاس کی وضاحت نہیں کرتی کہ وزیر نے تھے۔ نیادہ تھی۔ نیادہ تھی۔ نیاس کی وضاحت نہیں کرتی تھے۔ زیادہ تھی۔ نیاس کی وضاحت نہیں کرتی کہ مذہبی جواز بخشی مشرق وسطی میں یورپ کی نسبت تاریخی طور یہ نیادہ اس کی وضاحت نہیں کرتی کہ مقدمہ ہے ہے کہ دونوں خطوں کے تاریخی اختیا فات، اُن منفرد پر نیادہ اہم کیوں تھی ؟ اس باب کا مقدمہ ہے ہے کہ دونوں خطوں کے تاریخی اختیا فات، اُن منفرد سیاسی اور نہ بی داروں نے دونوں فداوں نے ایک مورٹ کیا ، نہی حالات نے یہ تعین کیا کہ سیاسی اور نہ بی داروں نے دونوں فراں ہوئے کے ایک عرصہ گزرگیا۔ طویل عرصہ بعد تک بھی بر قرار رہا۔

کی تیزتر قی کوممکن بنایا۔(5)

#### جدول 3.1: 750 سے لے کرعالمی تاریخ میں بننے والی عظیم ترین ریاستیں

|      | *                                         |                    |                     |                         |
|------|-------------------------------------------|--------------------|---------------------|-------------------------|
| مسلم | سب سے زیادہ زمین<br>کا حجم (ملین کلومیٹر) | سال وفات           | سال پیدائش          | سلطنت                   |
| نہیں | 33.2                                      | 1502 (عيسائی دور)  | 1206 (عيسائی دور)   | منگول سلطنت             |
| نہیں | 16.5                                      | 1795 (عيسائی دور)  | 1462 (عيسا ئی دور)  | روسى سلطنت              |
|      |                                           |                    |                     | (سکووی)                 |
| ہاں  | 13.2                                      | 750(عيسائی دور)    | 661(عيسا كى دور)    | سلطنت أمه               |
| ہاں  | 12                                        | 1911(عيسائی دور)   | 1644 (عيسا كى دور ) | سلطنت چنگ               |
|      |                                           |                    |                     | (چين)                   |
| نہیں | 12                                        | 209(قبل مسيح)      | 247(قبل مسيح)       | خا ندانِ <sup>چ</sup> ن |
|      |                                           |                    |                     | (چين)                   |
| ہاں  | 11                                        | 861 (عيسا ئی دور ) | 750(عیسائی دور)     | سلطنت عباسيه            |
|      |                                           | 661(عيسائي دور)    | 632(عيسا كي دور)    | پہلے حارخلفا            |
|      |                                           |                    |                     | (خلفائےراشدین)          |
|      |                                           |                    | 9                   | ( ذريعه: لا ئی گن       |
|      |                                           |                    | ہاں                 | (2010)                  |

محیقی کی طرف سے وجود میں لائی گئی ٹی ریاست اسلام کے ساتھ ساتھ ہم عصر طور پر التقا پذیر ہوتی رہی۔ اس کا مطلب ہے کہ جب بھی حکمرانی کے نئے سوالات پیدا ہوئے، تو حکمران ان کا جواب اسلامی تناظر میں دیتے۔ محیقی کے نئے سوالات پیدا ہوئے، تو حکمران ان کا جواب اسلامی تناظر میں دیتے۔ محیقی کے نئے خود بید دعویٰ کیا کہ''اسلام اور حکومت دونوں جڑواں جھائی ہیں۔ ان میں سے کوئی ایک دوسرے کی مدد کے بغیر ترقی نہیں کرسکتا۔ اسلام بنیاد ہے اور حکومت اس کی سر پرست ہے۔ وہ چیز جس کی کوئی بنیاد نہ ہوٹوٹ چھوٹ جاتی ہے اور الیسی چیز کا کوئی سر پرست نہ ہو تباہ ہو جاتی ہے۔ (6) برنارڈ لیوس (Barnard Lewis)

نی اسلامی ریاست، محیطانی کی وفات کے بعد بہت تیزی سے پھیلی، جومغرب میں جزیرہ نمائے آئیریا اورمشرق میں برصغیر ہندوستان تک جائیچی مے علیقی کے بعد تین سلطنتیں (اوّلین خلافت، سلطنت اُمیداور سلطنت عباسیہ ) اُس وقت تک کی عالمی تاریخ میں اینے قطعہ زمین کے حوالے سے سب سے بڑی سلطنوں میں سے ایک تھیں جو کہ سلطنت رومایا سکندرِ اعظم کی ریاست مقدونیہ سے کہیں بڑی تھیں۔(دیکھئے جدول 3.1) اسلام کے معاشی فوائداس نئے مذہب کے بھیلاؤ کی ایک اہم وجہ تھے۔ یہ ابتدائی طور پر پُرانے تجارتی راستوں کے ساتھ ساتھ پھیلا، اور ابتدائی نومسلموں کی بہت بڑی تعداد اُن لوگوں پر مشتل تھی جنہوں نے تجارت سے فائدہ اُٹھایا۔ بلاشبها یک قبل از اسلام کا تا جرمعقول طور پر بیشک کرسکتا تھا کہ غیرمکلی اُسے کاٹ کرالگ کردیں گے۔جس کا مطلب بیتھا کہ وہ اوّل اوّل تجارت کرنے سے دور بھاگے گا۔ساتویں اور آٹھویں صدی کی عرب فتوحات نے اس مسئلے کو کم کرنے میں مدد دی۔ ایک نسبتاً مستقیم اسلامی قانونی ڈ ھانچے کے پھیلاؤنے ایک ایسے متحد کنندہ نظریے کوآگے بڑھانے میں مدد دی،جس نے مختلف قبائلی مفادات کواییخ اندرسمویا، جبکہ تاجروں کومہنگی اورآ سانی سے حاصل کی ہوئی اشیا کولانے لے جانے کیلئے زیادہ تحفظ فراہم کیا۔اس نظریے نے تجارت کواحترام دیا .....محفظ نے خود کاروبار میں حصدلیا ..... برخلاف ابتدائی اور درمیانی دور کی عیسائیت کے، جس نے بڑی حد تک تجارت سے نفرت کی ۔ (3) لہٰذا اسلام نے ، بہت مختلف قدرتی وسائل اور جغرافیائی وسائل رکھنے والے گروہوں کیلئے ایک اتحاد بخش طاقت کے طور پر کام کیا، اور اسلام کے دورِ اول کے، دولت کی تقسیم نوسے منسلک تصورات جزوی طور براس حقیقت کے عکاس تھے۔ (4)

85

ایسے ہم مذہب لوگوں کا ایک نظام تخلیق کرنے سے، جومشترک زبان ہولتے تھے، ایک مستقیم مالی نظام کو استعال کرتے تھے اور بکساں اسلامی مالی آلات استعال کرتے تھے، تجارت کے ساتھ متعلقہ دوسرے سودا کاری کے اخراجات کم ہوگئے۔ بیصورتِ حال بیک وقت رُوما پورپ، اور قبل اسلام کے مشرقِ وطلی دونوں کے ساتھ تقابل میں تھی جہاں تجارت میں بہت اہم رُکاوٹیں، سودا کاری کی انتہائی بلندلا گئیں اور خالف گروہوں کے درمیان اعتاد کا فقدان تھیں۔ نئی اسلام اختیار کرنے والی ریاستوں میں نئی فصلیں اور زرع تکنیکیں بھی متعارف کروائی گئیں، اور اس کے نتیج میں پیدا ہونے والی زرعی فاضل پیدا وار اور تجارت نے پوری اسلامی دُنیا میں شہروں اس کے نتیج میں پیدا ہونے والی زرعی فاضل پیدا وار اور تجارت نے پوری اسلامی دُنیا میں شہروں

اسلام اورعيسائيت مين.....

(1794 صفحہ 18) پیاستدلال کرتا ہے کہ مسلمانوں کے سیاسی اور مذہبی اداروں کے بیک وقت ارتقا یانے کی وجہ ہے، اسلامی فکر میں کلیسا اور ریاست کی علیحد گی کا تصور نایاب ہے۔''ایسے جوڑ وں کا ،جیسا کہروحانی اور دنیوی عام اور کلیسائی ،اور مذہبی اور سیکولر کےمسلم اقوام کی کلاسیکی زبانوں میں کوئی متراد فات نہیں ہیں۔''

اہم بات یہ ہے کہ، چونکہ پہلی اسلامی ریاست کا ارتقا اسلامی اصول کی ترقی کے ابتدائی مراحل میں ہوا، البذا ابتدائی دور کے مفکرین نے قرآن کریم میں دیئے گئے اسلامی ریاست کے تصورات کومنضبط کیا۔قرآن کم از کم ایسے تین طریقوں کا بیان کرتا ہے،جس کے ذریعے حکمران جائزیت اقتدار حاصل کر سکتے ہیں: خدا (تعالیٰ) کی طرف سے تقرر، کسی جائز حکمران سے وراثت میں اقتدار حاصل کرنا، اور عوام ہے'' وفاداری کی بیعت'' لینا۔ درج ذیل تین قرآنی آیات جائزیت اقتدار کے ان ذرائع کی تفصیل بیان کرتی ہیں:

2:247 ''اور اُن کے نبی نے اُن سے کہا 'بلاشبہ اللہ نے طالوت کوتمہاری طرف بطور بادشاہ بھیجا ہے، اُنہوں نے کہا'اُسے ہمارے اوپر بادشاہت کیسے حاصل ہوسکتی ہے جبکہ ہم بادشاہت کیلئے اُس سے زیادہ اہل ہیں،اوراُ سے دولت میں کوئی وسعت نہیں دی گئی؟اس نے کہا 'بلاشبہاللّٰہ نے اُسے تمہارے اوپرمنتخب کیا ہے، اُسے علم اورجسم میں کثر ت عطا کی ہے۔ اور اللّٰہ جسے جا ہتا ہے اپناا قتد ارعطا کرتا ہے۔اوراللّٰد [مہر بانی ] اورعکم میں وسعت والا ہے۔''

27.16 "اورسليمان اور داؤة كاوارث بنا-اس نے كہا، اے لوگو بهيس يرندول كى زبان سکھائی گئی ہے،اورہمیں ہرچیز میں سے [حصہ]ملاہے۔بلاشبہ بیواضح فضل ہے'۔

48:10'' بلاشبہ جولوگ تیرے ہاتھ پر بیعت کررہے ہیں [اے مُحَوَّا ﷺ ]۔ وہ حقیقاً خدا کے [ہاتھ یر] بیعت کررہے ہیں۔اللہ کا ہاتھ اُن کے ہاتھ یر ہے لہذا جواُس کے حکموں کوتو ژتا ہے، وہ صرف اسے توڑ کرایئے نفس کو نقصان پہنچا تا ہے اور وہ جو اُس وعدے کو بورا کرتا ہے جو أس نے اللہ سے کیا ہے۔ وہ [اللہ] اسے بہت بڑا صلہ دے گا۔''

اس بات سے قطع نظر کہ ایک حکمران جائزیت اقتدار کس طرح حاصل کرتا ہے،قر آن اور بعد کا اسلامی فلسفه ایک نکتے پر بالکل واضح ہیں: اچھے مسلمانوں کو ایک ایسے حکمران کے فرامین کی پیروی کرنی چاہیے جواسلامی فرامین کے مطابق عمل کرتا ہے۔اورمسلمانوں کا پیفرض ہے کہ وہ

ایسے حکمران کے خلاف بغاوت کریں جو اسلام کے خلاف عمل کرتا ہے لہٰذ ااسلامی اصول مسلمانوں کو بیر بتا تا ہے کہ ایک حکمران ٹھیک جائز طور پر کس طرح کے قوانین بناسکتا ہے، جبیبا کہ درج ذیل قرآنی آیات میں نشاہدی کی گئی ہے

88

4:59''اےلوگو جوایمان لےآئے ہو،اللہ کی اطاعت کروپیغیر کی اطاعت کرواوراُن لوگوں کی اطاعت کرو'' جوتم میں اہلِ اقتدار ہیں اورا گرتمہیں کسی چیزیراختلاف ہو، تواسے اللہ اور رسول کی طرف لوٹاؤ، اگرتم الله اور ایوم آخرت پرایمان رکھتے ہو۔ یہ بہترین [طریقہ] ہے اوراس

9-190-2: "الله كراسة ميں أن لوگوں سے جنگ كرو جوتمہارے ساتھ جنگ كريں کیکن زیادتی نه کرو۔ بلاشبہ وہ زیادتی کرنے والوں کو پیندنہیں کرتا اورانہیں جہاں کہیں بھی تم یاؤ قل کرو، اور اُنہیں اُس جگہ سے نکالو جہاں سے اُنہوں نے تنہیں نکالا اور فتنہ [قتل عام] قتل کرنے سے بدتر ہے۔''

اویر حوالہ دی گئی پہلی آیت بین ظاہر کرتی ہے کہ مسلمانوں کو دنیوی حکام کی پیروی کرنی عاہے، کیکن صرف اُس وقت اگر اُن کے بیانات الله اور محقیقی (پینمبر) کے بیانات سے مطابقت رکھتے ہوں۔ دوسری آیت پی ظاہر کرتی ہے کہ اُس ایک شخص کوقل کرنا بہتر ہے جوفتنہ بیا كرتا ہے ..... جواللہ كے احكام كى خلافت ورزى كرتا ہے ..... بنسبت اس بات كے كه فتنه ميں زندگی بسر جاتے ..... بخاری کی احادیث اس معاملے میں، کہ مسلمانوں کوکن حکمرانوں کی پیروی کرنی چاہیے یانہیں کرنی چاہیے، زیادہ واضح بیانات دیتی ہیں۔ حدیثیں (حضرت) محقطیقیہ کی وہ تعلیمات ہیں جن کوعلانے نسلاً بعدنسل زبانی طور پر منتقل کیا بیاسلام میں سند کے اہم ترین ذرائع ہیں۔ابخاری کی احادیث (حضرت) محقیقیہ کے دوصدیاں بعد جمع کی گئیں اور اُنہیں حدیث کے تمام مجموعہ جات میں سب سے زیادہ قابلِ اعتبار سمجھا جاتا ہے۔ ذیل کے دواحادیث بهتاهم بن: (8)

یغیمر نے فرمایا، 'آ دمی کیلئے ( حکمران کے احکام ) کوشنا اور اُن کی اطاعت کرنا فرض ہے، جب تک ان احکام میں (خُد اتعالیٰ ) کے احکامات کی ایک بھی نافر مانی شامل نہ ہولیکن اگر (خُدا کی ) نافر مانی کا ایک بھی عمل نافذ کیا جائے تو اُسے نہاسے سُننا چاہتے نہ ہی اس کی اطاعت

89

رنی حیاہیے''

(جلدچهارم، کتاب 52، حدیث نمبر 203)

ا پینا عاز سے بی اسلای تعلیمات نے حکمرانوں کے افتدار توجواز جسنے کا ایک میکانیہ مہیا کیا: اس نے مسلمانوں کو اُن قوانین اور پالیسیوں کی پیروی کرنے کا حکم دیا جو حکمران اسلامی احکام کی مطابقت میں بنائیں اور اُن کی پیروی نہ کرنے کا جوان احکامات کی مطابقت میں نہ ہوں۔

وہ حالات جن کے تحت عیسائیت نے جنم لیا، ساتویں صدی کے مشرق وسطیٰ کے حالات سے بہت مختلف تھے۔اسلام کے برعکس جوا مجرقی ہوئی سلطنت کے ساتھ ساتھ پروان چڑ ھتارہا،
عیسائیت سلطنتِ رُوہا میں پیدا ہوئی، جہال خوب فعّال قانونی اور سیاسی ضا بطے پہلے سے ہی موجود تھے۔لہذا عیسائیت کے پاس اُس شکل میں پھیلنے کا کوئی موقع نہ تھا جس شکل میں اسلام اپنی کہلی صدی میں پھیلا روی اقتدار کی تو سیع کا پر چار کرنے کیلئے پہلے ہی سے فوج سینٹ اور روی نظر مہموجود تھے۔

ان اسباب کی بنا پر، عیسائیت نے اپنی پہلی تین صدیوں میں سیاسی اقتدار کو مسند جواز عطانہ کی۔ابتدائی دور کے کلیسائی زُ عماسیاسی اقتدار کوسند جواز عطاکر نے میں دلچیسی ندر کھتے تھے، کیونکہ سیرھی سی بات ہے کہ کلیسا سند جواز عطاکر نے کی پوزیشن میں ہی نہیں تھا۔ کسی بھی کارند کو،سند جواز عطاکر نے کیا بلیت حاصل کرنے کیلئے،اس کے اندر یہ ابلیت ہونی چاہیے، کہ وہ حکمران کے حقی جارے میں رعایا کے اعتقادات کو تقویت دے سکے۔ فرہبی حکام یہ چیزائس وقت کر سکتے ہیں، جب وہ اخلاقی سندر کھتے ہوں، لیکن یہ چیز صرف اُسی وقت مفید ہوتی ہے جب فرہب وسیع پیانے پر پھیلا ہوا ہو۔اس کے ادارے معاشرے میں کافی گہری جڑیں رکھتے ہوں، یا اگر سیاسی اور معاشی اشرافیہ اُن اداروں کے ساتھ وابسگی رکھتے ہوں۔ ابتدائی عیسائی کلیسا نہ تو وسیع پیانے پر پھیلا ہوا تھا۔ ناہی اس نے اشرافیہ کے اندر اپنا نفوذ پیدا ابتدائی عیسائی کلیسا نہ تو وسیع پیانے پر پھیلا ہوا تھا۔ ناہی اس نے اشرافیہ کے اندر اپنا نفوذ پیدا

کیاتھا۔ چوتھی صدی سے پہلے، عیسائیت بنیادی طور پراُن افراد پر مشمّل تھی جوسزا کا اور معاشر تی بائیکاٹ کا بڑا خطرہ مول لے سکتے تھے، اور نتیجہ یہ' در میانہ طبقات' کا ایک مذہب تھا۔ اگر چہ کچھ اشرافیہ اس نو خیز مذہب کی طرف کشش محسوس کرتے تھے، بہت سے کلیساؤں کی ملکیت میں بہت تھوڑی یاصفرز میں تھی، اور یا دری زیادہ تریست ترساجی طبقات سے تعلق رکھتے تھے۔ (9)

90

پہلی تین عیسائی صدیوں میں، کلیسا زندہ رہنے کی جدوجہد کررہاتھا، اورا یک ایس سلطنت کے اندر پھلنے کی کوشش کررہاتھا، جوبعض اوقات اس کی مخالف ہوتی تھی۔ جیسا کہ بڑی ریاستیں عام طور پرغیر مراعات شہریوں کے گروپوں کے خلاف ہوتی ہیں جو با قاعد گی سے خفیہ طور پر ملتے ہوں۔ بلا شبہروی لوگ ابتدائی دور کے عیسائیوں کوبھی کبھار آدم خوری کا الزام بھی دیتے تھے۔ کیونکہ یہ بات پھیل گئی کہ وہ مقدس عشائے ربانی کے دوران' عیسی علیہ السلام کےجسم'' کو کھاتے ہیں۔ کلیساریاست کا سامنا نہ کرسکا اور زندہ رہنے کی اُمید کھو بیٹا، لہذا کلیسا کے ابتدائی زُعمانے، سیاسی اور فرہبی اداروں کے درمیان علیحدگی کی وکالت کرنا شروع کردی۔ (10)

اس موقف کی مشہورترین حمایت خود بیوع مسے کی طرف سے آئی:''جوچیزیں قیصر کی ہیں وہ قیصر کے حوالے کردواورجوچیزیں خدا کی ہیں وہ خُدا کے حوالے کردو(میتھیو 22:21)اوائل عیسائیت کی کہلی تین صدیوں کے انتہائی اہم مفکرین میں سے ایک تھا، نے اس موقف کو اور بھی واضح کردیا:

''ہم شہنشاہوں کیلئے ہمیشہ سے رعایات دیتے آئے ہیں ہم اُن کیلئے طویل زندگی ایک محفوظ حکمرانی ، ایک محفوظ حکمر نیا ، ایک محفوظ حکمر نیا ، ایک محفوظ حکم ہوا کے ایک و عالمونی و عالمونی خطرہ ہے اورخو در مانے کا اختیام اور اس کے ساتھ خوفناک مصیبتوں کا ایک خطرہ ، اس سکون کے وقفے سے ہم سے دور کر دیا جاتا ہے جوسلطنت روما ہمارے لئے جا ہتی ہے۔ جب ہم اس کے التواکی دُعاما نگتے ہیں، تو ہم روم کے تسلسل میں مدد کرتے ہیں ، سے جھے یہ کہنے کا حق ہے کہنے کی کہنے کے کہنے کا حق ہے کہنے کا حق ہے کہنے کے کہنے کی کہنے کے کہنے کی کہنے کی کہنے کی کہنے کی کہنے کی کہنے کی کہنے کے کہنے کی کہنے کی کہنے کی کہنے کی کہنے کہنے کی کہنے کے کہنے کے کہنے کی کہنے کے کہنے کی کہنے کی کہنے کے کہنے کی کہنے کے کہنے کے کہنے کے کہنے کی کہنے کے کہنے کی کہنے کے کہنے کی کہنے کی کہنے کی کہنے کو کہنے کا کہنے کی کہنے کی کہنے کی کہنے کے کہنے کی کہنے کی کہنے کی کہنے کے کہنے کے کہنے کو کر کے کہنے کی کہنے کے کہنے کے کہنے کے کہنے کے کہنے کے کہنے کے کہنے کی کہنے کے کہنے کی کہنے کے کہنے کے کہنے کی کہنے کے کہنے کے کہنے کے کہنے کی کہنے کے کہنے کے کہنے کے کہنے کہنے کے کہنے کی کہنے کے کہنے کی کہنے کر کے کہنے کے کہنے کے کہنے

عیسائیت کے مقام کے بارے میں یہ خیال یعنی دُنیاوی حکومت کا خیال اُس کے کافی عرصے بعد تک بھی قائم رہا جب عیسائیت سلطنتِ روما کا فدہب بن گیا۔ آ گٹا کین نے اس

خیال کی وکالت پانچویں صدی کی اپنی بااثر کتاب 'نخد اکاشهر' (The City of God) میں کی، جس میں یہ خیال پیش کیا گیا کہ شہری حکومت ایک خود مختارا دارہ ہے اور عیسائیوں کو اس کے قوانین کی اطاعت کرنی چاہیے۔ اسی طرح پوپ گیلاسی (Pope Gelasius I) (عہد 492-496) نے شہنشاہ کے نام ایک خط میں یہ دعویٰ کیا کہ '' دونوں بالکل ایک ہیں، باوقار شہنشاہ، جس کی بنیادی طور پراس دُنیار حکمرانی ہے، نہ ہی پیشوائیت کامقد س اختیار اور شاہی قوت۔''(12)

91

عیسائیوں کا مقدر اُس وقت پلٹا، جب روی شہنٹا و قسطنطین نے 312 میں ملان (Milan) کا فرمان جاری کیا، جس نے تمام عیسائیوں کیلئے برداشت اور آزادی کی ہدایت کی، تمام ضبط شدہ جائیداد کلیسا کو واپس کی اور کلیسا کو ایک منظم ادارے کے طور پر تسلیم کیا۔ (13) عیسائیوں کو دی گئی آزاد یوں کا کلیسا کی قسمت پر بہت زیادہ اثر ہوا۔ اور شطنطین کا عہد، عیسائی تاریخ میں بہت اہم ہے۔ 321 میں قسطنطین نے کلیسا کوجائیداد کے جائزہ لک کے طور پر عیسائی تاریخ میں بہت اہم ہے۔ 321 میں قسطنطین نے کلیسا کوجائیدادی کوروی سلطنت کی طرف سے جائیدادر کھنے کی اجازت دے دی گئی، اور اس نے افراد کو بھی بیاجازت دے دی کہوہ کلیسا کوجائیدادوہ وصیت کر کے دیسکیس، اس کے جلد بعد دولتہ ندلوگوں اور بیواؤں کا بیشیوہ بن کلیسا کوجائیداد کا ایک ہمائی کلیسا کودے دیتے تھے، اور زمینی جائیداد جلد ہی کلیسا کے بنیادی ورائع آمد نی میں سے ایک بن گئی۔ ان احکامات کا عیسائی بننے کی قیمت کم کرنے کا ایک اہم اثر خورائع آمد نی میں ہونا اب کس ساجی یا معاشی نقصان کا باعث نہیں تھا اب عیسائی عقیدے کے حاملین کے عہد میں ڈرامائی طور پر بڑھی، خاص طور پر متوسط اور اعلی طبقے میں۔ اُس کے عہد کے حاملین کے عہد میں ڈرامائی طور پر بڑھی، خاص طور پر متوسط اور اعلی طبقے میں۔ اُس کے عہد کے قسطنطین کے عہد میں ڈرامائی طور پر بڑھی، خاص طور پر متوسط اور اعلی طبقے میں۔ اُس کے عہد کے قسطنطین ہے عہد میں ڈرامائی طور پر بڑھی، خاص طور پر متوسط اور اعلی طبقے میں۔ اُس کے عہد کے قسطنطین ہے دورہ کی آبادی، کا خورہ کی تھیں کہ کا بیادی کے دیں فیصد سے بڑھی کر 350 عیسوی تک 56.5 تک ہوگی۔ (14)

بہر حال، اگر چه طنطین اور بعد کے عیسائی حکمرانوں نے کلیسا کو جواز اقتد ارکے کارندے کے طور پر استعال کیا، لیکن تین صدیوں تک سیکولر حکومت کو فد جب سے خُد اکرنے والے فلفے نے، کلیسا کی جواز اقتد ارکی اہلیت کو کم کر دیا۔ اس کا بیہ مطلب نہیں کہ عیسائیت سیاسی اقتد ارکو جواز نہیں بخش سکتی تھی .....اس نے واضح طور پر قرونِ وسطی میں بیکام کیا .....لیکن بیعیسائی اصول سیاسی اقتد ارکو جواز بخشے میں اس قدر فائدہ مند نہیں تھا، جس قدر کہ اسلامی اصول تھا۔ دوسرے سیاسی اقتد ارکو جواز بخشے میں اس قدر فائدہ مند نہیں تھا، جس قدر کہ اسلامی اصول تھا۔ دوسرے

لفظول میں عیسائی اور مسلمان حکمرانوں کیلئے کھیل کے اصول مختلف تھے۔ یہاں تک کہ جب عیسائیت یورپ کا غالب ند ہب بن گئی ، تب ہی فدہی جواز بخشی کا فاکدہ یور پی حکمرانوں کواس سے کم تر تھا جتنا مشرق وسطی کے حکمرانوں کو تھا۔ یہ اصولی اختلافات بائبل اور قرآن میں اور ساتھ ہی ساتھ ابتدائی دور کے مسلمان اور عیسائی علاکی تحریوں میں بہت واضح ہیں۔ اگر چہ بائبل کے پچھ پروں میں یہ اشارے ہیں کہ حکمرانی کیلئے ایک فدہی بنیاد ہے (پال (Paul) نے رومز یوں میں یہ اشارے ہیں کہ حکمرانی کیلئے ایک فدہی بنیاد ہے (پال (Paul) نے رومز وہ خدا کے ملاف سے ہو، اور وہ جو ہیں وہ خدا کے حکم سے ہیں۔') کیکن عیسائی فدہب اور سیکولرازم کی جدائی واضح ہے۔ دوسری طرف اسلام میں فدہی اور سیکولر حدود کے جُد اہونے کا کوئی تصور بھی نہیں ہے۔ عیسائی فدہی اصول میں کوئی بھی چیز اُن قرآنی اور احادیث کے اقتباسات کی ماند نہیں ہے، جو واضح طور پر مسلمانوں کو الیے حکمرانوں کی پیروی کرنے پر حوصلہ افزائی کرتے ہیں جو اسلامی احکام کی حوصلہ افزائی کرتے ہیں جو اسلامی احکام کی حوصلہ افزائی کرتے ہیں، جو اسلامی احکام کی پیروی نہیں کیسی دیش کیا ہے (Brian Tierney) ان اختلافات کا خلاصہ ہڑے واضح الفاظ کیں پیش کیا ہے (1998 میں جہ کے اقتباسات کہ ابن اختلافات کا خلاصہ ہڑے واضح الفاظ میں پیش کیا ہے (1998 میں جہ کے اقتباسات کی اس بیش کیا ہے (1998 میں جہ کے اقتباسات کی اس اختلافات کا خلاصہ ہڑے واضح الفاظ میں پیش کیا ہے (1998 میں جہ کے افتا کی اس بیش کیا ہے (1998 میں جہ کے افتا کے میں پیش کیا ہے (1998 میں جہ کے افتا کہ کیا ہے (1998 میں جہ کے داخل کے دیال کیا کہ کیا ہے (1998 میں جہ کے داخل کے دیال کیا کہ کیا ہے داخل کیا ہے کہ کیا ہے داخل کیا کہ کو کیا ہے داخل کیا ہے کو دو کر بیاں ٹائیر نے رہ کیا ہے داخل کیا ہے کہ کیا ہے داخل کیا گور کیا ہے داخل کے دو میں کیا ہے داخل کیا ہے کہ کیا ہے داخل کیا ہے کہ کو کو کیا ہے داخل کے دیاں کیا ہے داخل کیا ہے کو کیا ہے داخل کیا ہے کہ کیا ہے داخل کے دیاں کیا ہے کہ کیا ہے داخل کیا ہے کو کیا ہے کیا کہ کیا ہے داخل کیا ہے کیا کیا کیا کر کے دو کر کیا ہے داخل کے دیاں کیا کیا کیا کیا کیا کیا کر کیا ہے داخل کیا کر کیا کیا کر کیا ہے داخل کیا کر کیا ہے داخل کیا کر کیا کیا کر کیا کیا کر کے دو کر کیا کر کیا کر کیا کر کیا کر کر

اکثر اوقات جب کوئی معاشرہ قدیم قبا ئیلیت سے ایک منظم تہذیب میں داخل ہوتا ہے، تو ایک مشترک ند جب اس کی تمام سرگرمیوں میں نفوذ کر جاتا ہے، اوراس کے تمام مخصوص اداروں کی تشکیل میں مدودیتا ہے۔ قدیم اسلام کاعروج ایک مخصوص مثال مہیا کرتا ہے۔ ایسے حالات میں ایسے سیاسی اداروں کی تخلیق جو مسلمہ مذہب کی تنظیم سے بالکل علیحدہ ہو، بمشکل ہی قابل تصور نظر آتی ہے۔ دوسری طرف، عیسائیت ایک ایسی قدیم تہذیب میں زبردسی گھس آئی، جس کی پہلے تی ہے۔ دوسری طرف، عیسائیت ایک ایسی قدیم تہذیب میں فرضی جو غیر عیسائی تصورات پر منی تھی۔ لہذا ابتدائی صدیوں میں عیسائی کلیسا کو بااختیار دفاتر کا ایک ڈھانچہ تیار کرنا پڑا، جو بعض اوقات دُناوی افرشاہی نظام کے متوازی لیکن ہمیشہ اس سے علیحدہ تھا، اور شروع سے ہی وفاداریوں کے قصادم کا ایک امراکی اور شروع سے ہی وفاداریوں کے تصادم کا ایک امراکی امراکی موجودتھا۔

کروانے کیلئے اور بھی کم ترغیب کا باعث ہوتی ہے۔ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ ایسے ادارہ جاتی انتظام کو، جس میں سیاسی حکر انی کو فد ہب کی طرف سے بہت بھاری طور پر جواز بخشا گیا ہو، حقیقتا کبھی چیلنے نہیں کیا جاتا، اور فد ہبی حکام، اپنی طاقت کیلئے کسی خطرے سے نسبتاً زیادہ محفوظ ہوتے ہیں۔ دوسر کے لفظوں میں بیدادارے اپنے آپ کو مضبوط کرنے والے ہوتے ہیں سسہ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ زیادہ تر کھلاڑی ضا بطوں کی پابندی کرنے لگتے ہیں اور اس طرح مستقبل کی نسلوں کیلئے ایسا کرنے کے جذبہ محرکہ کو تقویت دیتے ہیں۔

جب مذہبی حکام جواز اقتد ار بخشنے میں کمزور ہوں، تواقتد ارکی جواز بخشی کے دستور کی تھی کے سلجھ جانے کا امکان زیادہ ہوتا ہے۔ یہ اس وجہ سے ہوتا ہے کیونکہ حکمران مذہبی حکام کے مفادات کے خلاف قوانین اور پالیسیاں بنانے سے بہت کم نقصان اُٹھاتے ہیں۔ یہ چیز مذہبی حکام کو مایوس کُن صورتِ حال میں ڈال دیتی ہے۔ وہ یا تو اس حقیقت کونظر انداز کردیتے ہیں کہ شہری وسعے پیانے پراُن کے احکامات کی خلاف ورزی کرتے ہیں، یاوہ اپنے اصولوں کو وقت کے مطابق بناتے ہیں، جو چیز' ابدی سچائیوں پر' پراُن کی گرفت کو کمزور کردیتی ہے۔ دونوں صورتوں میں مذہبی حکام کی اقتدار کی جواز بخشی اقتدار کی اہلیت مستقبل میں کمزور ہوجائے گی۔ یمل جتنی زیادہ مرتبہ واقع ہوتا ہے، اتناہی نہ ہبی جواز بخشی اقتدار کم اہم ہوجاتی ہے۔ آخرکار، اقتدار کی نہ ہبی جواز بخشی اقتدار کے احتمال کی طرف رُخ کر لیتے ہیں۔ دوسرے ذرائع کی طرف رُخ کر لیتے ہیں۔

شکل 13.1 سمنطق کا ایک خاص طرز کامتن پیش کرتی ہے۔ شکل کے اوپر والے نصف حصے میں اقتدار کی مذہبی جواز بخش کے نفع انقصان کا تناسب ایک بلند سطح پر شروع ہوتا ہے اور خاصے وقت تک بلند رہتا ہے۔ کیونکہ اقتدار کی مذہبی جواز بخش کے ادارہ جاتی فوائد اور نقصانات وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ تبدیل نہیں ہوتے ، للہذا ، حکمران مذہبی جواز بخش کے ذریعے نہیں (چلا ہوا تیر بائیں ہاتھ سے ذریعے زبر دست طور پر توسیع دینے کی کوششیں جاری رکھتے ہیں (چلا ہوا تیر بائیں ہاتھ سے معلومات کے نتائج دوسرے ڈیے میں بھیج رہا ہے) شکل کے پنچ والے نصف حصے میں حالات کا ایک مختلف سلسلہ واقع ہوتا ہے۔ جس میں مذہبی جواز بخش کا نفع / نقصان کا تناسب میں تبدیلی کے نتائج کی وقت کے ساتھ ساتھ کمزور ہوتا جاتا ہے۔ نفع / نقصان کے تناسب میں تبدیلی کے نتائج کی

## ڈھانچے کواستعال کرنا: مذہبی جوازِ اقتداروفت گزرنے کے ساتھ ساتھ

93

سابقہ باب میں دیا گیا ڈھانچہ، ندہبی جواز اقتد ارکاں سادہ جامد تصور کی نبست، ایک زیادہ گہراادراک مہیا کرتا ہے، جومشرقِ وَطٰی میں وقت کے کسی بھی لمجے میں زیادہ اہم تھا۔ کیونکہ وہ طریقہ جس میں حکمران جوازِ اقتدار حاصل کرتے ہیں۔ ایسے اداروں میں معلومات فراہم کرسکتا ہے، جو جواز بخشی کے انتظامات کی جمایت کرتے ہیں، ان اختلا فات کے بھی متحرک طویل المدتی نتائج تھے۔ مثال کے طور پر قابل آ زمائش پیش بنی 3 کو دوبارہ ذہن میں لایئے کیونکہ، جب مذہبی منائج تھے۔ مثال کے طور پر قابل آ زمائش پیش بنی 3 کو دوبارہ ذہن میں لایئے کیونکہ، جب مذہبی کو نافذ کرنے کیلئے کوئی جذبہ محرکہ نہیں ہوتا، لہذا شہریوں کیلئے بھی ذہبی قوانین کی خلاف ورزی کرنے کی کوئی ترغیب نہیں ہوتی: وہ ذہبی اور دنیاوی پابندیوں کی ''دُگئ'' قیت اداکرتے ہیں: یہ چیز جوابی طور پر سیاسی حکام کومنتقبل میں، ذہبی اصول کے خلاف قوانین اور پالیسیاں متعارف

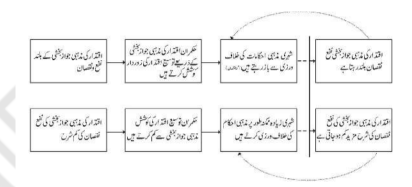
ڈھانچ کواستعال کرنا.....

محللته کے بعداقترار کی اسلامی جواز بخشی

محمہ جزیرہ نمائے عرب میں اسلام کو پھیلانے کے قابل اس وجہ سے ہوئے کیونکہ اُنہیں وہ چیز حاصل تھی جے ویبر (Weber)'' کرشاتی جواز اقتدار'' کہتا ہے۔ لینی پیکہ آپ کے اندرغیر معمولی شخص صفات تھیں، جولوگوں کو آپ کی پیروی کرنے پرا کساتی تھیں۔ آپ کے جانشین، اینے اقتدار کو جواز بخشنے کیلئے اپنی شخصیت پرانحصار نہیں کر سکتے تھے۔ یہ چیز خاصی پریشان کُن تھی کیونکہ محمالیات اپنے پیچھے کوئی مرد وارث نہیں چھوڑ گئے تھے، جوآپ کی پیروی کرتا اور قرآن رسی طور بر جانشنی کے معاملات سے نہیں نمٹتا۔ جانشنی کا عرصہ ہی ٹھیک وہ وقت ہوتا ہے، جب جوازِ اقتدارانتہائی اہم ہوتا ہے کیونکہ جوازِ اقتدار ہی وہ چیز ہے جو حکمرانی کی خواہش رکھنے والے اُس کے مخالف دعو بداروں کے علی الرغم، اُس کے قت حکمر انی کوآ گے بڑھا تا ہے۔

بعد کی آنے والی مسلمان نسلوں نے اس مسئلے کواپسے حل کیا کہ اُنہوں نے زہبی زُعما کو جوازِ اقتد ار بخشنے والے کارندوں کے طور پر استعال کیا۔ان مذہبی زُعما کواسلام کا خصوصی علم حاصل ہوتا تھااوروہ حکمران کے اثر ہے آزاد ہوتے تھے، لہٰذا اُن کی بات حکمران کے حق حکمرانی کے تصور کو آ گے بڑھا سکتی تھی کیکن پہلی چندا سلامی دہائیوں میں ایسے کارندوں کا وجود نہیں تھا (15) اسلامی اصولوں برمبنی رسمی قانونی نظام قائم کرنے کیلئے کافی وقت لگا،اور مذہبی علما کورسی تربیت دینے کیلئے ادارے قائم کرنے میں بھی وقت لگا۔ کیونکہ ابتدا میں مسلمان حکر انوں کو جواز اقتدار دینے کیلئے کوئی خودمخار مذہبی یا قانونی طبقات نہیں تھے۔للہذا جائز حکمران کے قتین کے مسئلے پرتناز عات اور خانه جنگیاں عام ہوگئیں ۔ بلاشبہ، مذہب کی تاریخ میں ایک اہم ترین فرقہ بندی، شیعه سُنی افتراق اسی نزاع سے پیدا ہوا کہ محمطالیہ کے بعد مسلمانوں کا صحیح حکمران کون ہو۔ سنیوں کا دعویٰ تھا کہ اُن کے ماننے کے مطابق سب سے زیادہ اہل محمد ﷺ کے سُسر ابوبکر ﷺ تھے، جبکہ شیعہ حضرات کے ماننے کےمطابق سب سے زیادہ روحانی طور پر اہل محمقالیہ کے دامادعلی تھے۔ جوازِ اقتدار کے

معلومات حکمران کی توسیع حکمرانی تک اقتدار کی مذہبی جواز بخشی کے راستے اور کھی پہنچتی ہیں، جو چزنفع/نقصان کے تناسب کواور بھی کم کردیتی ہے۔آخر کارا قیدار کی مذہبی جواز بخشی کے فوائداس کے نقصانات کی نسبت اتنے کم ہوجائیں گے کہ حکمران توسیع اقتدار کے متبادل ذرائع کی تلاش شروع کردیں گے۔



شکل 3.1: وقت کے ساتھ ساتھ اقتدار کی مذہبی جواز بخش کے بدلتے ہوئے فوائد ونقصانات

پیدا درا کات مشرقِ وسطی اور مغربی پورپ کی ادارہ جاتی تاریخوں پر روشنی ڈالتی ہیں ..... اسلام کے اولین اصولوں میں سیاسی اقتدار کی جواز بخش کی نسبتاً زیادہ اہمیت نے ایک ایسا ماحول تخلیق کیا، جس میں اقتدار کی مذہبی جواز بخشی حکمرانوں کیلئے بہت قابلِ قدرتھی۔اس نے مذہبی قوانین کو در پیش چیلنجوں کی حوصلہ شکنی کی ،جس کے جواب میں اقتد ار کی مذہبی توسیع مستقبل میں اورزیاده مضبوط ہوگئی۔ دوسری طرف ابتدائی دور میں عیسائی اصولوں میں اقتدار کی جواز بخشی کی نسبتاً کمی نے مغربی بورے کوایک مختلف راستے پرڈال دیا۔

ایسے مسائل کے نتیج میں، پہلے حار خلفامیں سے نین کوتل کر دیا گیا۔

ان حالات کی بنایر، پہلی مسلمان برادری کے جائز ترین حکمران محیظی کے صحابہ تھے۔وہ جو پیغمبر کے ساتھ باہمی تعامل کرتے رہے تھے۔ صحابات کے پاس بہت سے اہم سرکاری مناصب تھے،اور محقیقیہ کے بعدیہلے چارخلفا صحابہ تھے۔ان حکمرانوں نے،جنہیں'' خلفائے راشدین'' کہاجاتا تھا (661-632عیسوی) محمر کے ساتھا سے تعلقات کواپنی حکمرانی کو جائز قرار دینے کیلئے استعمال کیا۔ اور دُنیاوی اور مذہبی دونوں کردار نبھائے۔ (۱۲) اُن کے سُنی جانثینوں نے، خلافت أميد (750-661) نے ، اس طرح اپنی حکمرانی کوتوسیع دینے کیلئے مذہبی طور پر تفویض كرده خُدا كانائب (خليفة الله) كالقب اختياركيا- (17)

ندہبی اور سیاسی قیادت نے ایک ہی منصب میں جمع ہوکر ابتدائی اسلامی خلفا کوزبر دست طاقت عطا کر دی کیونکہ وہ مذہبی حاکمیت کا دعویٰ بھی کر سکتے تھے اور اپنی مرضی سے عدالتی احکامات دے سکتے تھے۔اپنی مرضی رکھنا اہم بات تھی ، کیونکہ اسلامی قانون کے بہت سے پہلوا یسے ہیں جو تکم دینے کیلئے مفیر نہیں ہیں، جبیہا کہ ٹیکس عائد کرنے کے قوانین، تقریری قوانین اور قیمتوں کے تعین کے بارے میں قوانین۔(18) کین اس انتظام نے بھی خلفا کے لئے جوازِ اقتدار کے مسائل پیش کردیئے۔اقتدار کی جواز بخشی کے کارندے حکومت کواسی وقت توسیع دے سکتے ہیں، جب وہ ، حکمران کے حقِ حکمرانی میں لوگوں کے اعتقاد کومضبوط کرسکیں۔اگرایک حکمران خود ہی نہ ہی حاکم ہے تووہ ایسانہیں کرسکتا .....ایسی صورت میں اُس کے یاس کوئی اضافی ذرائع نہیں ہوتے جن سےوہ اپنی رعایا کے اعتقاد کو پُختہ کرسکیں۔

ابتدائی خلفا کوبھی، اپنی تیزی سے پھلتے ہوئے صوبوں میں، جوازِ اقتدار کے مسلے کا سامنا تھا۔ اُمیسلطنت کے قیام تک مسلم سلطنت تاریخ میں سب سے بڑی سلطنت تھی الیکن رعایا کے ا یک بڑے جھے کو ابھی اسلام قبول کرنا تھانظم وضبط قائم کرنے اور ریاست کے ساتھ وفا داری کو قائم كرنے كيلئے خلفانے صديوں ميں "ابتدائى قاضى" بيج (قاضى كى اصطلاح تقريباً "منصف" کے مترادف ہے) اُن کی کوئی قانونی تربیت نہیں تھی الیکن حکمرانوں نے اُنہیں پھر بھی ایسے انتظامی فرائض سونپ دیے جیسا کہ ٹیکس وصولی نظم ونتق کا قیام اور تنازعات کے فیصلے۔ (19)ابتدائی قاضوں نے تنازعات کا فیصلہ قرآنی تعلیمات سُنت (محطیقیہ کے مثالی

اقدامات) (20) کی بنیاد پر کرنے کی کوشش کی الیکن اُن کے پاس بہت معمولی خصوصی مذہبی علم تھا اور خلیفہ کی نسبت کم تر مذہبی اختیار تھا۔ لہذا وہ صوبوں میں کچھ نہ کچھ استحکام تو لانے میں کامیاب ہو گئے لیکن وہ مذہبی جواز بخشی کے ایک ذریعے کے طور پر کام نہ کرسکے۔

آ ٹھویں صدی کے آغاز تک، زہبی حاکمیت نے اپنی بنیاد خلیفہ کی حدود سے باہر تک مضبوط کرلی۔ کیونکہ محطیقی کے صحابہ کے بعد کی نسلیں اُن ریاستوں میں پیدا ہوئیں، جواسلامی نظریے کے ساتھ مخلص تھیں، لہذا ذہبی تعلیم بہت زیادہ تخصیصی عمل ہو گیا۔اس چیز نے ایک ایسے ماحول کوجنم دیا، جہاں اسلامی قانون کا مجموعہ تیزی سے پھیلا۔اسلامی قانون کے پھیلاؤ کیلئے پہلی کوششیں آٹھویں صدی کے آغاز میں ہوئیں، جب محطیقی کے ''مثالی عمل'' یربنی سُنہ نے ایسے مسائل سے نمٹنا شروع کیا جن کا واضح طور پراحاط قرآن میں نہیں کیا گیا، تاہم قانونی فیصلے کسی حد تک من مانے رہے کیونکہ بہت سے معاملات سُنّہ کے دائرے سے بھی باہر تھے اور اُنہیں قانون ساز کی موضوعی تعبیر پر چھوڑ دیا گیا، کہ محمد اللہ کا مثالی عمل اس سلسلے میں کیسا ہوتا۔ اسلامی قانون کے فیلے آنے والی دوصد یوں میں بہت کم من مانے رہ گئے، کیونکہ حدیث سند کا ایک غالب ذریعہ بن گئی اور صرف قرآن سے دوسر نے نمبر پررہ گئی۔ حدیث نے سُنہ کوایک تاریخی حقیقت کے طور پرتحریری شکل میں لانا شروع کردیا، اور جائز احادیث کی نشاندہی منقولات کے ذریعے، پنجبر طالله کے کسی ایک صحابی تک کی جاسکتی تھی۔(21) حدیث کو جمع کرناایک وقت طلب عمل تھا، اور چونکہ خلفا کی وفات کے بعدایسے افراد انہیں رہ گئے تھے جو مجھائیے۔ کے ساتھ تعلق داری دعویٰ کر سکتے ۔لہذاوہ لوگ جنہوں نے احادیث جمع کیں بہترین سند ہونے کا دعویٰ کر سکتے تھے۔ بہت زياده وسيع شهرت ركھنے والے علما .....وہ جوقر آن اور حديث كا وسيع علم ركھتے تھے۔اسلامی قانون کی تعبیر نے حالات کے جواب میں کرنے کیلئے دلیل (اجتہاد) استعال کرنے لگے۔(22)

تیزی سے پنیتی ہوئی مدہبی حاکمیت نے ریاست کی بڑھتی ہوئی قانونی ضروریات کو پورا کیا، بعنی مذہبی علما با قاعدہ طور برعوام کے ساتھ رابطہ رکھتے تھے۔ یہ چیز اُنہیں مقامی عزت عطا كرتى تقى ـ وه ايك اليين "اشرافيه" تھے، جوٹھيك اعمال كے سلسلے ميں مقامی آبادی كے عقا كدكو تقویت دیتے تھے۔ بلاشبراعلی یائے کے قانون ساز اکثر اوقات عوام میں خلیفہ کی نسبت زیادہ مقبول ہوتے تھے۔ ابتدائی دور کے عباسی خلیفہ ہارون (عہد 809-786) کی بیوی نے، جب

ایک ممتاز قانون ساز کی آمد پرجمع شدہ مجمعے کو دیکھا تو کہا کہ' قصیح بادشاہت عالم کے ہاتھ میں ہے، ناکہ ہارون کے ہاتھ میں جواپنے گرد مجمعے کو پولیس کی طاقت اور کل کے محافظوں کی طاقت سے اکٹھا کرتا ہے۔''(23)

نہ ہی طبقے کے عروج نے ، اسلامی زُعما کی طرف سے کھیلے جانے والے کھیل کے قواعد کو بدل کررکھ دیا۔ طاقتور نہ ہی علما کی انتظامیہ کے ساتھ ، نہ ہی حکام کیلئے ساسی حکومت کی جواز سازی کرنا قابلِ عمل ہوگیا۔ یہ حکام جواز سازی کے ایک شاندار ذریعے کے طور پر کام کرنے گئے۔ اسلامی اصول حکمران کی جواز بخشی کیلئے انتہائی سازگارتھا، نہ ہی حکام ، حکمران کے اثر سے آزاد سے ، اورعلما کا ، اُن کے نہ ہی اور قانونی علم کی وجہ سے بہت احترام تھا۔ وائل حلاق السحان کرتا ہے:

(Wael صفحہ 83 , 83 , 205 ) بہت عمدہ طریقے سے اس تعلق کا خلاصہ بیان کرتا ہے:

'' حکومت کو جواز بخشی کی شدید ضرورت مندکھی جے اس نے قانونی پیٹیے کے حلقوں میں پایا۔ قانون سازوں نے حکمرانوں کیلئے عوام تک پہنچنے کے ایک موثر آلے کا کام دیا، جن کی صفوں سے وہ اُ بھرے اور جن کی نمائندگی وہ کرتے تھے۔ یہ بل جدید اسلامی ہیئت سیاسیہ کے نمایاں خدوخال میں سے ایک تھا کہ اس کے ہاں اُس شہری آبادی کے جس پراس کی حکومت تھی نمایاں خدوخال میں سے ایک تھا کہ اس کے ہاں اُس شہری آبادی کے جس پراس کی حکومت تھی بنیادی ڈھانچ پر کنٹرل کی کمی تھی۔ قانون ساز اور منصف بطور شہری قائدین کے اُبھرنے لگے، جو کہ اگر چہ خودعوام کی بیداوار تھے، لیکن وہ اپنے آپ کو ..... اُن کے روز مرہ کے معاملات چلانے میں اُبھے ہوتے تھے....مصفین نہ صرف عدالتوں کے جسٹس تھے، بلکہ وہ غیر مراعات چلانے میں اُبھے ہوتے تھے....مصفین نہ صرف عدالتوں کے تگہبان تھے۔عدالتوں میں بھی اور عافق طبقے کے سرپرست اور نگران تھے۔خیراتی ٹرسٹوں کے نگہبان تھے۔عدالتوں میں بھی اور کے طور رمشکام کرلیا تھا۔''

لہذا کھیل کے اصولوں نے یہ پابندی لگائی کہ اسلامی ندہبی علا، حکمران کے حق حکمرانی کے بارے میں عام شہر بول کے عقائد کو مضبوط کر سکتے ہیں۔ یہ چیز خاص طور پر عباسیوں کے ماتحت (750-1258) صحیح تھی۔ اُمویوں کا تختہ اُلٹ کر 750 عیسوی میں اقتدار میں آئے، عین اُس وقت مذہبی علما حاکمہ مذہبی اختیار اور قانون پر اپنی گرفت کو مضبوط کررہی تھی۔ علما کی حمایت حاصل کرنے کیلئے، عباسی خلفانے قانون سازوں کو انتہائی نفع بخش مناصب عطا کئے: ایک عام

ندہی علا حکر انوں کو اسلامی احکام کی پیروی کرنے پراُ کساتے بھی تھے۔ مثال کے طور پر،
عباسی خلیفہ ہارون نے اُس وقت ایک سرکردہ ماہر قانون سے مشورہ طلب کیا، جب وہ ایک آ دمی
سے ایک غلام لڑکی کوخر بدنا چاہتا تھا، جو اسے بچپانہیں چاہتا تھا۔ ایک طویل طریق کار کے بعد،
اُس ماہر قانون نے، حکم ان کیلئے اسلامی قانون کے مطابق، لڑکی کوخریدنے کا ایک طریقہ پالیا
(27) اس طریق کارسے اجتناب کیا جاسکتا تھا، ۔۔۔۔۔ فلیفہ لڑکی کو جرا خرید سکتا تھا۔۔۔۔۔ لیکن ایسا
عمل فدہبی عالم کی اشیر باد کے بغیر ناجائز ہوتا۔ اعلیٰ پائے کے فدہبی حکام (مفتی) مختلف قوانین،
پالیسیوں اور طرز ہائے عمل کے بارے میں فقوں کے ذریعے رہنمائی دیا کرتے تھے۔ ان کا دائرہ
وُنیاوی امور۔۔۔۔ مثال کے طور پر، اس بات پر ہدایت کہ آیا غلاموں کیلئے جمعہ کا خطبہ دیا جاسکتا تھایا
اختیار کرنے تک پر محیط ہوتا تھا (28) یہ اقد امات حکمر انوں اور اُن کے اعمال کو اس بات کی
قصد بی کرے، جائز قرار دیتے تھے کہ وہ اسلامی اصول کے مطابق تھے اور لہذا قابلِ اطاعت
تھے۔ بلاشبہ، بعض اوقات اسلامی اصول کے مطابق کام کرنے کا مطلب کسی ایسے کام کاکرنا بھی

ذریعے کرنے کے مجموعی نفع نقصان کا حساب کتاب عموماً خلیفہ کے حق میں ہی ہوتا تھا۔

101

945 عیسوی میں، عباسیوں کی طرف سے سیاسی طاقت کے خاصے نقصان کے بعد، مذہبی اورسیاسی حکام کے درمیان ایک مفاہمت ہوئی کہاوّل الذکرشخصی، فوجداری اور دیوانی قانون کے ذریعے ساجی زندگی کے معیارات کانعین کریں گے جبکہ موخرالذ کر کوخارجہ یالیسیوں میں خودمختاری حاصل تھی۔(29) جوں ہی حکمرانوں کے بالقابل مذہبی حاکمیت اس طاقتور یوزیشن پر پہنچے گئی ، تو سنی اسلامی اصول چارمکاتب فکرمیں مشحکم ہوگیا، جن کے نام اُن کے بانیوں کے ناموں پر ہیں: حنی، ماکی ، شافعی اور حنبلی ۔ ان مکاتب فکر سے مسلک قانونی ماہرین قانونی فیصلے کرنے کیلئے ایک متعین اصول اورطریق کار کی پیروی کرتے تھے۔ ہر مکتب فکر کے پیروکاریعنی ایک ایساتخض جوا یک ایسی نئی فکراختر اع کرے جس کی پیروی اُس مکتب فکر کے تمام لوگ کریں اور جواسلامی تصورات سے ہم آ ہنگ ہوئے بعد کے تمام مجہدین سے بیتو قع کی جاتی تھی کہ وہ بانی کی رہنمائی میں اُس کی پیروی کریں۔ مرہبی اصول کے مکتبہ ہائے فکر میں مکمل اور پختہ ہوجانے کے ساتھ ہی قانون سازی کی ذبانت .....جو پہلی حاراسلامی صوبوں میں اتنی متحرک تھی ،اوراسلامی قانون حجم کے ڈرا مائی طور پر تھلنے کی ذمہ دارتھی ۔ سُست ہونا شروع ہوگئی۔ ایک بڑا مجموعہ تحاریراس بات کی نشاند ہی کرتا ہے کہ دسویں صدی کے آس یاس کسی مقام پر ، ایک غیر رسی اتفاق رائے پیدا ہوا ، كهآ زادانهاستدلال (اجتهاد) جوكه پهلی حاراسلامی صدیون مین تعبیرنو کاایک اہم طریقه ریا،اب سچائی معلوم کرنے کا قابلِ قبول طریقہ نہیں ہے، لہذا ماہرین قانون صرف مثالوں کی پیردی کر سکتے ہیں۔(31)اس نظریے کے تحت سُنی اسلام میں قانو نی ذہانت کا گلا گھونٹ دیا،وہ چیز جووسیع پیانے پر پھیلا ہوا عدالتی اختیار تھی، چار مکاتب فکر میں پختہ ہوگئ۔ بجائے اجتہاد سے کام لینے کے، ماہرین قانون محض پہلے سے منضبط عقل کو قبول کرتے تھے، جو غالبًا بہت مختلف حالات میں ظہور میں آئی۔ اسلامی فکر میں دیکھے جانے والے جمود کا حوالہ وسیع پیانے یر'' اجتہاد کے دروازے بند ہونے'' کے طور پر دیاجا تا ہے۔اگر دروازہ واقعی بند ہو گیاتھا، تو پیاسلام کی قانونی اور معاشی تاریخ میں ایک اہم پیشرفت تھی:اس کا مطلب ہے کہ نئے معاشی بنیادی طور پر تقاضوں کے جواب میں ہمیشہ خے قوانین اور یالیسیان ہیں بنائی جاسکتی تھیں، کیونکہ ہمیشہ ایسامکن نہیں تھا کہ ماضى مين بنايا كيا أصول ايسه مسائل سينمك سكه

بہت سارے معاملات کے بارے میں اسلامی اصول کی تاریخ اس منطق سے مطابقت رکھتی ہے،اگر چہ کچھ حالیہ علمااس تصور سے اختلاف رکھتے ہیں، که''اجتہاد کا درواز ہ'' نظریے میں بھی اورعمل میں بھی بھی بنزہیں ہوا۔ (32) مثال کےطور پر،ا گلا باب اس باب پرنگاہ ڈالٹا ہے کہ اسلامی مذہبی حکام نے کس طرح ابتدا میں قرضوں برسود لینے کی یابندیوں کوزم کیا، لیکن نظریے کی تعبیر نو دسویں صدی کے اردگر دبند ہوگئی .....تیور گران (Timur Kuran) (2011) بڑی تفصیل سے جائزہ لیتا ہے کہ حصہ داری، وراثت اور اوقاف پر کس طرح پہلی حیار اسلامی صدیوں کے بعد کس طرح جامد رہے، اور چنانچے کبھی کوئی مجموعہ قوانین ایسا ظہور میں نہیں آیا جوسر ماییکارول کواپناسر مایی بڑے بڑے کاروباروں میں لگانے کی اجازت دیتا۔

اسلامی قانون کیوں جامہ ہوگیا، جس نے اُن اصولوں کو جامد کردیا جو پہلی جار اسلامی صدیوں میں مناسب حال تھے۔ پچھلے باب میں پیش کیا گیا ڈھانچے کچھ جواب مہیا کرتا ہے۔ قابل آ زمائش پیش بنی 4 کی دلیل کاایک دفعه پر مخضر جائز ه لیتے میں: جب حکمران جواز بخشی کیلئے مذہبی اشرافیہ پر بہت زیادہ انحصار کرنے لگ جائیں ،تووہ ان تبدیلیوں کواختیار کرنے پرآ مادہ نہیں ہوتے جو زہبی اشرافیہ کے لئے خطرہ بن جائیں، اوراس کا نتیجہ ' رجعت پیندانہ'' توازن ہوسکتا ہے۔ اس توازن میں تمام غیر مذہبی کارندوں کی بشمول معاشی اشرافیہ کے حکمرانوں کے مقابل میں، نئے قوانین اور یالیسیول بر سودابازی کی بوزیش کمزور موجاتی ہے۔ یہال تک کہ جب تجارتی امکانات بڑھ جاتے ہیں، تو مذہبی حکام ایسی جدت طراز یوں کی حوصلہ شکنی کرتے ہیں جوان کی طاقت کو کم کرتی ہیں یا جواُس نظریے کے خلاف ہوتی ہیں، جواُس دور میں تخلیق کیا گیاتھا، جس میں معاثی اور ٹیکولو جیاتی امکانات مختلف تھے۔اس کے جواب میں، مذہبی اور سیکوکر قوانین اور ادارے جامد ہوجاتے ہیں;ان میں سے کوئی بھی نئے تقاضوں کا ساتھ نہیں دیتا اور حکمران نئے مسائل سے نمٹنے کیلئے پُرانے قانونی اور عقلی ڈھانچے کواستعال کرتے ہیں۔

یہ نطق''اجتہاد کے دروازے بند ہونے'' کیلئے اُن لوگوں کوایک متبادل توجیہہ فراہم کرتی ہے، جو برنارڈ لیوس (Bernard Lewis) جیسے متشرق علما ترجیح دیتے ہیں، جو یہ استدلال کرتے ہیں کہ قرون وسطیٰ کی اسلامی فقہ کی رجعت پیندی کسی اندرونی رجعت پیندی کی وجہ سے یا تبدیلی کوتصور میں لانے کی نااہلی کی وجہ سے پیدا ہوئی۔ ہوسکتا ہے مسئلہ اس استعارے کے

### سقوطِ روم کے بعد عیسائی جواز بخشیِ اقتدار

یانچویں صدی میں مغربی سلطنت روما کے سقوط کے بعد، مغربی پورب معاشی، میکولو جیاتی ،اور ذہنی اعتبار سے بہت بسماندہ تھا۔حملہ آوروں نے یانچویں صدی میں روم کو باربار تاراج کیا،اورسلطنت کامغربی نصف آخر کارتباہ ہوگیا (مشرق نصف کے برعکس،جس نے اگلی ہزاری تک بازنطینی سلطنت کے طور پراپنا وجود برقرار رکھا) وحثی جرمینک بادشاہوں نے سلطنت رُوما کی باقیات برحکومت کی: فرینک شالی پورپ میں پھیل گئے، ویزی گاتھوں نے جزیرہ نمائے آئبیریا یا غلبہ حاصل کرلیا اور آسٹر وگاتھوں نے اٹلی اور جنوب مشرقی پورپ پر قبضہ کرلیا۔ان بادشاہوں نے جنگجو اشرافیہ کی وفاداری حاصل کر جبر کے ذریعے اپنے اقتدار کو وسعت دی۔ سلطنت رُوما کو جر مینک سلطنت سے ملانے والا واحد قوت کلیسا تھا۔ چوتھی صدی میں سلطنت روما میں قسطنطین کے عیسائیت قبول کرنے کے بعد بڑے بڑے جھے عیسائیت میں داخل ہوئے۔ جر مینک با دشاه شروع میں عیسائی نہیں تھے،لیکن وہ بڑی حد تک اُن غیرمکلی آبادیوں برحکومت کرتے تھے، جہاں رومی اثر کے تحت عیسائیت پھیلی لہذااب کلیساایک طاقتورا قتدار کی جواز بخشی کا کارندہ بننے کی یوزیش میں آ چکاتھا ، صرف اگر بادشاہ عیسائیت کو قبول کر لیتے اور اُنہوں نے عیسائیت قبول کرلی۔سب سے زیادہ اہم تبدیلی ندہب فرانکش بادشاہ کلوویں (Clovis) (عہد 496 (481-509 میں تھی: پیمیسائی تاریخ میں ایک بہت اہم واقعہ تھا: کلووں کی تبدیلی ندہب سے پہلے پورےمغربی یورپ میں کوئی بڑا تھمران عیسائی نہیں تھا (34) کلووں نے اپنے اقتدار کو جواز بخشفے اور ویزی کاتھ علاقے میں توسیع دینے کیلئے عیسائیت کو استعال کیا۔ 507 میں، مغربی گاتھوں کے ساتھ جنوب مشرقی گال میں جنگ شروع کرنے پر کلووں نے بید عولیٰ کیا'' مجھے یہ بات سخت نا گوار ہے کہ بیآ ریائی گال کے ایک جھے پر قابض ہیں۔آ پئے ہم خُدا کی مدد سے جائیں اورانہیں فتح کریں۔'' (35)ویزی گاتھ فرانکوں ہے بھی زیادہ غیرملکی جنگجو حکمران تھے،

ساتھ ہی ہو۔ یہاں تجویز کیا گیا ڈھانچہ یہ بیان کرتا ہے کہ اسلامی قانون کی نئ تعبیرات قانونی ماہرین کیلئے ہے جھتا نامکن نہیں تھیں: فقط یہ تھا کہ اُن کیلئے ایسا کرنے کا کوئی جذبہ محرکہ نہیں تھا کہ وائی کے ایسا کرنے کا کوئی جنہ ہے۔ ہوسکتا ہے'' اجتہاد کا الیے تعبیرات کی کوئی طلب نہیں تھی ۔ الہذا غالبا بیہ استعارہ زیادہ مناسب ہے: ہوسکتا ہے'' اجتہاد کا دروازہ' بند ہوگیا ہو، لیکن اس کو'' تالہ نہیں لگا تھا'' جو کچھ تھر انوں اور تاجروں، پیدا کاروں، یادہ سرے دلچپی رکھنے والے فریقوں کیلئے ضروری تھا، وہ اس کو کھولنے کی کوشش کرنا تھا۔ لیکن، توازن والے اداروں کے ساتھ وابسة ترغیبات کی وجہ سے متعلقہ کھلاڑیوں میں سے سی کو بھی اس دروازے کو دھکا دے کر کھولتے کی ترغیب نہیں ۔ الہذا مشاہداتی روبہ ظاہر کود کیلئے ہر منتی ہوااور یہ سمجھا گیا کہ دروازہ بنداور مقفل ہے ۔ سب تک کہ وہ اسے کھولنے کی کوشش نہ کرے۔ جب دسویں صدی کے لگ بھگ یہ رجعت جب تک کہ وہ اسے کھولنے کی کوشش نہ کرے۔ جب دسویں صدی کے لگ بھگ یہ رجعت بہندانہ توازن اُ بھرا، تو دروازے کے بند ہونے کو تقویت دینے والے خیالات اُ بھرے، جس نے مسلمانوں کے مذہبی اور سیاسی حکام کے درمیان اقتدار کی جواز بخشی کا تعلق مزید تقویت پکڑ گیا۔ (33)

103

اسلامی فکراوراداروں میں جود کا آغاز ہوا، تو مشرقِ وسطی کی معیشتیں بھی جود کا شکار ہونے لگیں، عین اس وقت جب مغربی یورپ کی معیشتیں اوپر اُٹھنے لگی تھیں۔ بارھویں اور تیرھویں صدی میں شروع ہوکر، تجارت مغربی یوریشیا کا مرکز مشرق وسطی سے آہتہ آہتہ اطالوی شہری ریاستوں کی طرف بڑھنے لگا۔ بہتبدیلی نتیج تھی مغربی یورپی اداروں کے ایسے طریقے سے ارتقا پذیر یہونے کا جوکاروبارکیلئے زیادہ فائدہ مند تھے بہ نسبت اُن کے مشرقِ وسطی کے ہم مضبوں کے طریقوں کے لیکن مغربی یورپ کے ادارے اس انداز سے کیوں تبدیل ہوئے؟

معیشتوں سے،اسلام کے پھیلاؤ کےصدیوں بعد تک آ گے رہیں۔

سقوطِ روم اور کر وکٹگی سلطنت کے اُنجرنے کے درمیان آٹھویں صدی میں ،مرکزی سیاسی حا کمیت کی کمزوری کی وجہ ہے، پوپ کوالیمی آزادی اوراثر ورسوخ حاصل کرنے کا موقع ملا جورومی یا بازنطینی سلطنتوں کے تحت نا قابل حصول تھا۔ کلووس کے فرائکی جانشینوں نے یا دریوں کو بڑی بڑی مراعات اور جائیدادیں دے کراُن کی حمایت حاصل کی خاص طور برطاقت وراُسقفوں کو، جو بڑے بڑے فرانکی زمیندار بن گئے اور اس طرح کلیسا گواپنی حکمرانی کوتو سیع دینے کیلئے استعال کرتے رہتے۔اس انتظام کا ایک اہم نتیجہ پوپ گریگوری اول (Pope Gregory 1) عہد 604-604) كي عهد مين برآمد موا، جس ني ايك طرف مشرق مين شهنشاه كآ مير تعليم خم كيا اور دوسری طرف پینظریہ قائم کیا کہ مغرب میں شاہی طاقت کلیسا کی خدمت کرتی ہے۔ (39) اٹھارویں صدی کے وسط میں، پایائیت نے رسمی طور پر کلیسا کی قسمت کوفرینکی سلطنت کے ساتھ منسلک کردیا۔ دونوں اطراف اس اتحاد سے زیادہ سے زیادہ حاصل کرنے کے لیے کمربستہ ہو گئیں ..... پایائیت نے لومبارڈوں کے بار بار کے حملوں سے تحفظ حاصل کرلیا، جبکہ فرینکی بادشاہ پین (Pepin) نے اپنی متنازعہ بادشاہ کے لئے سند جواز حاصل کر لی پین کے بیٹے، شارکمین نے، نہی جواز بخش کے ذریعے سے اور بھی زیادہ طاقت سے اپنی حکمرانی کو توسیع دی۔ اُس نے سكنوں كوعيسائيت قبول كرنے يرمجبور كيا، اپني مفتوحه زمينوں ميں أسقفي عملدارياں قائم كيس، اور ا بنی پوری سلطنت میں خانقا ہی تنظیموں کوعطیات دیئے۔ (40) زیادہ مشہور واقعہ یہ ہے کہ، 800 عیسوی میں بوپ لیوسوم (Pope Leo III) اور شار کمین نے ایک دوسرے کے ساتھ وفاداری کا حلف اُٹھانے کیلئے معاہدہ کیا جب تک کہ اُن میں سے ایک دوسرے کواینے متعلقہ حلقہُ اثر میں حکمران تتلیم کرے گا۔اس سال کے کرسمس کے دن بوپ لیواور شارکمین نے اس معاہدے کو، جواز بخشی اقتدار کے ایک بہت بڑے عمل کے ذریعے مشتہر کر دیا: یا یائی تا جبوثی کے ذریعے جہاں بوپ نے شاہی تاج شارلین کے سر پررکھا۔ مقدس رومی سلطنت کے بعد کے حکمرانوں بشمول اس کے بانی اوٹو اوّل (Otto1)عہد نے بھی روم جاکر یوپ کی طرف سے تاجبوشی کی ضرورت محسوں کی۔

یہ تاریخ ایک ایسے توازن کے وجود کی طرف اشارہ کرتی ہے۔جس میں پوروپی اقتدار کو

جنہوں نے جزیرہ نمائے آئبیریا میں رومی عیسائی آبادی پرحکومت کی۔ آخر کارویزی گاتھوں نے ریکارٹیر (Recared) (عہد 60-586) کے ماتحت عیسائیت قبول کی، اور کلیسا اُس وقت تک جواز اقتدار کا ایک اہم ذریعہ بن گیا۔ یہاں تک کو اُنہیں 711 میں مسلمان حملہ آوروں نے کچل دیا۔ (36)

105

جر مینک بادشاہوں نے ، اُن بہت سے اداروں کو تباہ کردیا، جوسلطنت روما کے تحت عوامی نظم وضبط کو قائم رکھنے میں سہولت بہم پہنچاتے تھے۔ان حکمرانوں نے ، ٹیکس جمع کرنے یا مقامی نظم و ضبط کو قائم کرنے کیلئے ، اعلیٰ کام کرنے والی کوئی چیز استعال نہ کی۔رومی قانون اور افسر شاہی کی تباہی کی وجہ سے سیاسی اقتد ارانتہائی غیر مرکزیت کا شکار ہوگیا۔سلطنتِ روما کے سقوط کے آدھی ہزاری کے بعد ، کوئی بڑی مرکزی ریاست نام کو بھی نہتی۔ ہر جرمینک بادشاہ اپنے ساتھ غیر تحریری قوانین کا ایک سیٹ لے کرآیا ،اوررومن قانون کو قبائلی قانون کے طور پر چھوڑ دیا۔ (37)

وائی کِنگ، مگیار اور مسلمان جملہ آوروں کے پے در پے جملوں نے ان حالات کو اور بھی شدید بنادیا۔ ایک مرکزی حکومت طاقت کی اجارہ داری نہیں تھی۔ مقامی اشرافیہ نے جس کے پاس جبری طاقت تک پچھ رسائی تھی، عوام کیلئے تحفظ فراہم کیا جاگیردارا شرافیہ نے کسان عوام کو مقامی قانون، نظم وضبط، اور تحفظ اُن کی خدمات کے بدلے میں مہیا کیا، لیکن اُن کا مہیا کیا تحفظ صرف اُن زمینوں تک پہنچا جو جاگیردارانہ کئرول میں تھیں۔ جاگیردارانہ حویلی سے باہر نظم وضبط مرف اُن زمینوں تک پہنچا جو جاگیردارانہ کئرول میں تھیں۔ جا گیردارانہ حویلی سے باہر نظم وضبط برائے نام تھا، جوان علاقوں کو مسافروں اور تاجروں کیلئے انتہائی خطرناک بنادیتا تھا۔ لہذا آبادیوں کے چھوٹے چھوٹے چھوٹے جھرمٹوں کی حدود سے باہر حقوقِ ملکیت اور تحفظ تقریباً ناپید تھے۔ فرائکی بادشاہوں کی ٹیکسوں تک رسائی نہتی ، لہذا وہ سڑکوں اور پُلوں کی حفاظت یا تاجروں کیلئے مخفوظ راستے مہیا کرنے کے سلسلے میں پچھ نہیں کرسکتے تھے۔ دوسری عوامی بہود کی اشیا جوسلطنت روما کی طرف سے مہیا کی جاتی تھیں۔ جیسا کہ نظام آبیاتی ، ایک مضبوط مرکزی حکومت کی غیرموجودگی میں تیزی سے انحطاط پذیر ہوگئی تھیں۔ جیسا کہ نظام آبیاتی ، ایک مضبوط مرکزی حکومت کی غیرموجودگی میں تیزی سے انحطاط پذیر ہوگئی تھیں۔ شہرکاری اور تجارت، چھوٹی شالی اٹلی اور فلینڈرز خودمکنفی جاگیروں کے اردگردمرکوز ہوگئی تھیں۔ شہرکاری اور تجارت، چھوٹی شالی اٹلی اور فلینڈرز وسطیٰ کے درمیان تقابل اس سے زیادہ واضح نہیں کرسکنا۔موخر الذکر کی معیشتیں ، اول الذکر کی وسطیٰ کے درمیان تقابل اس سے زیادہ واضح نہیں کرسکنا۔موخر الذکر کی معیشتیں ، اول الذکر کی

کی اصطلاح دسویں۔ چودھویں صدیوں میں پورے یورپ میں کاروبار کی بحالی کیلئے استعال ہوتی ہے) تاجراشرافیہ نے ان بہت سے شہروں پر قبضہ کیا، اورا پنے مفادات کوآ گے بڑھانے کیلئے مقامی حکومت کو استعال کیا۔ طاقتور ترین اطالوی شہری ریاستوں، خاص طور پر جینووا اور وینس نے، اپنی دولت اور فوجی قوت کو، تاجراشرافیہ کے تزویراتی مفاد کے حامل علاقوں میں قبضے حاصل کرنے کیلئے استعال کیا۔ (42) اور کامیا بی نے مزید کامیا بی کوجنم دیا۔ بکشرت کاروباری مواقع نے مالی آلات میں تجربات کی حوصلہ افزائی کی (مثلاً ہنڈیاں) نظیمی فارم (مثلاً کومنڈ اللہ مواقع نے مالی آلات میں تجربات کی حوصلہ افزائی کی (مثلاً ہنڈیاں) نظیمی فارم (مثلاً کومنڈ اللہ کی خوصلہ افزائی کی اور دو ہرے اندراج والی کھاتہ داری، جس نے منہوں کے کاروبار''کو اور بھی زیادہ ممکن اور نفع بخش بنادیا۔ 1300 تک وینس اور جینووا، مغربی وئیا کی سب سے بڑے اور سب سے اہم شہروں میں سے تھے، جنہوں نے بہت سے علاقوں کو فتح کرلیا تھا اور جن کی آبادیاں ایک لاکھ سے تجاوز کر گئی تھیں۔ اگر چوان کاروباری شہری ریاستوں میں مذہب اہم تھا، لیکن مذہبی حکام کے مفادات عمومی طور پر تاجر اشرافیہ کے تابع ہوتے میں مذہب اہم تھا، لیکن مذہبی حکام کے مفادات عمومی طور پر تاجر اشرافیہ کے تابع ہوتے ہے۔ درکہ)

جدول 3.2: کاروباری انقلاب کے قریب مغربی یورپ کے دی سب سے زیادہ آبادی

واليشهر

| 1300 عيسوى | كاروبارى انقلاب | 1100عیسیوی | كاروبارى انقلاب | 900عيسوى | کاروباری انقلاب |
|------------|-----------------|------------|-----------------|----------|-----------------|
|            | کے اواخر میں    |            | ك وسط ميس       | 0        | ہے پہلے         |
|            |                 |            |                 | آبادی    | شهر             |
|            | آبادی           | شهر        | آبادی           | شهر      | (ہزاروں میں)    |
|            | (ہزاروں میں)    |            | (ہزاروں میں)    |          |                 |
| 250        | پيرس            | 65         | پير <u>ل</u>    | 40       | روم             |
| 110        | وينس            | 58         | وينس            | 37       | وينس            |
| 100        | جينو وا         | 45         | فلورنش          | 30       | نيپار           |

جزوی طور پرکلیسا کی طرف سے اور جزوی طور پر انتہائی غیر مرکز جاگیردارانہ اشرافیہ، جس نے فوجی حمایت اور مقامی نظم ونسق مہیا کیا، کی طرف سے قسیع دی گئی۔ اس کا مطلب لازمی طور پر بیہ نہیں تھا کہ جاگیردارانہ اشرافیہ حکمرانوں کے بالمقابل زیادہ سودابازی کی پوزیشن میں تھی۔ یورپ کے اُن حصوں میں جہاں سیکولر حکمران اپنی طاقت کو بڑھانے کے قابل تھے، منتشر اشرافیہ کیلئے باہمی ربطاس قدر مہنگا تھا کہ وہ ایک ایسے گروپ کے طور پرمنظم نہیں ہو سکتے تھے، جو حکمرانوں کے ساتھ گفت وشنید کر سکے۔ بلاشیہ، پہلی یوروپی پارلیمانیں بار ہویں صدی کے اختیام تک نہ اُمجر سکیں۔ اس چیز نے کلیسا کو توسیع کا بنیادی کام اپنے ہاتھ میں لینے کیلئے چھوڑ دیا۔ یہ ہرجگہ موجود تھا وراس نے ایک موثر اور معقول حد تک ستاا قتد ارکی جواز بخشی کا ذریعہ مہیا کیا۔

107

دسویں صدی کےاواخر میں ، وہ حالات جنہوں نے اس توازن کوتقویت دی تھی سلجھنا شروع ہوگئے۔ جوں جوں پورے براعظم میں آبادی بڑھی، تو زیر کاشت زمین بھی بڑھتی گئی۔ اصلاحِ زمین کے بڑے بڑے منصوبوں اورنٹی زرعی تکنیکوں کی وجہ سے ایک مناسب زرعی اضافہ ہواجس نے آبادی کے ایک زائد ھے کوشہروں میں روز گار تلاش کرنے کیلئے آزاد کر دیا۔ (41) واقعات کی به ترتیب اُس سے زیادہ مختلف نہ تھی، جو چندصدیاں پہلےمشرق وسطی میں تھی۔ جہاں عرب فتوحات نے اضافی زرعی پیداوار کومکن بنایا،جس نے جوالی طور برشہرکاری کوفروغ دیا۔شالی اٹلی وہ پہلاخطہ تھا، جوشہری احیا کے تجربے سے گزرا۔ (دیکھئے جدول 3.2) پشالی اٹلی کے کثرت سے أ بهرتی ہوئی شہری ریاستیں کاروباری توسیع کیلئے منفر دطور پرموز وں تھیں ۔ بازنطینی سلطنت اور مسلم شالی افریقه ..... جود ونول مغربی بورپ کے کسی بھی علاقے کی نسبت معاشی طور پر کہیں زیادہ آ گے تھے .... کے ساتھ ان ریاستوں کی قربت اور تعلقات نے انہیں، طویل فاصلوں کے کاروبار کے مواقع مہیا گئے، جو پورے برِ اعظم میں اور کہیں بھی ناپید تھے۔ان شہروں کی دولت میں پہلے دینس اورایملفی میں اور بعد میں پیسا اور جینووا میں اضافہ ہوا۔اور ساسی طاقت اور معاشی اشرافیہ نے کسی بھی بڑی سیاسی حاکمیت کے سے آزادنہ طور پر بڑھوری حاصل کی۔ کاروباریورپ کے دوسرے حصول میں بھیلتار ہا۔اورزیادہ سے زیادہ کاروباری مرتکز شہراً بھرنے لگے، خاص طوریراُن جگہوں پر جہاں مرتکز سیاسی اختیار کمزورترین تھا، جبیبا کہ مقدس رومی سلطنت میں، جہاں متعدد آزادخود مختار شہز' کاروباری انقلاب'' کے دوران اُمجرے ( کاروباری انقلاب

نوٹ: مسلم سلطنتوں کی طرف سے فتح کئے اور آباد کئے گئے شہراس جدول میں شامل نہیں ذریع پوسکرائے آل (2013)

تجارت شہری ریاستوں اور آزاد شہروں سے باہر بھی ہوتی تھی۔ جب کاروبار پورپ کے دوسرے حصوں میں پھیلا تو سیاسی حکام کیلئے ایسے بورد (میوسپل رقبہ) قائم کرنے کا زیادہ جذبہ محرکہ اور زیادہ ہو گیا، جن میں غیرمکی تاجروں کیلئے حقوق ملکیت کا تحفظ ہو، تاجروں کے گلڈ (مثلاً جرمن بنسا) مقامی حکمرانوں کے ساتھ تحفظ اور حقوقی ملکیت کیلئے براہ راست گفت وشنید کرتے تھے،اور تاجراینے تنازعات کونمٹانے کیلئے اپنی عدالتوں کواستعال کرتے تھے۔(144) بارھویں صدی سے لے کر چودھویں صدی تک میلے اہم اجتماعی مقامات بن گئے تھے۔سب سے مشہوراور اہم تیمین (Champaign) میلے تھے، جہال پورے بورپ سے تا جرا کٹھے ہوتے تھے اورایک دوسرے کے ساتھ اشیاا وراُ دھار کے معاہدوں کا تبادلہ کرتے تھے۔

کاروبار کی توسیع میں پورپ کے مذہبی اور سیاسی حکام کے درمیان اقتدار کی جواز بجشی کے تعلق کی واضح نشانیاں تھیں۔ پچھلے باب سے حاصل ہونے والے وجدان سے بینشا ندہی ہوئی کہ بڑھتے ہوئے کاروباری امکانات کے اندریہ صلاحت تھی کہوہ توازن کے جواز بخشی کے انتظام کو تبدیل کردیتے۔وہ اس طرح کہ وہ توسیع اقتدار کے دوسرے ذرائع کے مقابلے میں مذہبی توسیع اقتدار کے نفع نقصان میںاضافہ کردیتے۔

وه اتنخاب جس كا يورو يي حكمرا نول كوسامنا تها، برا ساده تها، وه يا تو مذهبي جواز نجشي اقتدار كا

استعال جاری رکھ سکتے تھے اور اس طرح یالیسی کی سودا بازی کا نتیجہ کلیسا کے مفاوات کی عکاسی کرتا۔یا وہ پالیسی پرسودا بازی میں نئے کاروباری طبقات کو زیادہ وزن دے سکتے تھے۔ قابلِ آ زمائش پیش بنی (3)اس بارے میں کہ پورو پی حکمرانوں نے کس نے انتخاب کو پُتا رہنمائی مہیا کرتی ہے۔ بیاس بات کی نشاندہی کرتی ہے کہ، باقی سب برابر ہونے کے باوجود،ایک دورِوسطیٰ کاپور پی حکمران،معاشی اشرافیہ کے ذریعے توسیع اقتدار کو،اس سے زیادہ ترجیح دینے پر ماکل تھا، جتنا کہ مشرق وسطیٰ کا حکمران تھا۔اییا انتخاب مذہبی جواز بخشی کے کردار کو کم کردیتا تھا، جومغر بی پورپ میں مشرق وسطی کی نسبت کم موثر تھا۔

110

کلیسااورسیاسی اشرافیہ کے درمیان یالیسی سازی میں کلیسا کے کر داریر بہت سی کشکش تھیں ، اُن ادارہ جاتی تبدیلیوں کی وجہ سے جو کاروباری انقلاب کی وجہ سے آتی تھیں۔ جب تا جروں اور جا گیرداروں کے ذریعے اقتدار کی توسیع کے مقابلے میں مزہبی توسیع کے فوائد کمزور بڑگئے، تو کلیسا نے عیسائی حکمرانی کے نظریاتی جواز کو تبدیل کرنے کی کوشش کی۔ یوری گیارھویں اور بارھویں صدیوں کے دوران ، یائی مملکت نے پہلی مرتبہ بید عولیٰ کیا کہ کلیسا ہی بادشاہت کاحق عطا کرتا ہے،اورلہذا یوپ کو حکمرانوں کو تخت ہے اُ تار نے کا اختیار ہے۔ یہ گیارھویں صدی سے پہلے کے بادشاہت کیلئے بورویی جواز وں سے بہت بڑی تبدیلی تھی۔اس سے پہلے حکمران مذہبی اصول کے سلسلے میں کلیسا کے زُعما پر کنٹرول رکھتے تھے۔ کلیسا ایک بادشاہ کو (تخت نشینی کیلئے)مسح تو کرسکتا تھالیکن بادشاہ کواس کے نتیجے میں دیئے گئے اختیار کا مطلب تھا کہاس کووا پس لینا کلیسا کا ختیار نہیں ہے۔مثال کےطوریر 1067 میں، فاتح ولیم نے اس بات برزور دیا کہ بادشاہ کو بیہ فصیلہ کرنے کا اختیار ہے کہ نارمن اور انگریز کلیسا پوپ کوتسلیم کریں۔ اور پیر کہ کلیسائی سزاؤں پر بادشاہ کو ویٹو کا اختیار حاصل ہے۔ (45) کلیسا کی بیچال آخر کارنا کام ہوگئی۔اس نا کامی کا الزام ایک واحد حقیقت کو دیا جاسکتا ہے: قر آن کے برعکس بائبل اور دوسرے ابتدائی اصولوں نے سیکولر حكمراني كيلئے ایک علیحدہ دائر ہ مقرر كر دیا تھا،اورعیسائی حكام كوأن حكمرانوں كوتخت سے أتار نے كا کوئی اصولی جوازنہیں تھا، جوان کی خواہشات کے خلاف کام کریں۔

ان تمام کشا کشوں میں سب سے بڑھ کراہم عطائے منصب کا تناز عدتھا۔ (46) کلیسااور غیر کلیسائی یورو پی حکمرانوں کے درمیان بیہ یانچ دہائیوں کی شکش عطائے منصب برمرکوز تھی ۔

..... پادر ایوں کے تقرر کاحق ۔ گیار ہویں صدی کے وسط تک، بادشاہوں یا شہنشاہوں کیلئے اُسقف کا انتخاب کرنا عام تھا ایک نومنخب اُسقف حکمران کوخراج عقیدت پیش کرتا تھا۔ جو اُسقف کو اُسقف کے عملے اور انگوٹھی سے نواز تا تھا، اُس کے ساتھ ساتھ جا گیروں بعد علمدار یوں سے بھی جودورِ وسطیٰ کی اُسقفیہ کے ساتھ وابستہ تھیں۔ بہت سے اُسقف عطائے عہدہ کے جواب میں رقم پیش کرتے تھے جو کہ ایک ایسا معمول تھا جے (Simony) کلیسا کے حقوق واختیارات کے نام سے جانا جاتا تھا۔ ان معمول ت نے کلیسا کے اندر داخلی تناؤ پیدا کردیئے۔ کلیسا کے بہت سے لوگ کے تھا۔ کے نام کا ایک گھناؤ نا گناہ سمجھتے تھے، اور عطائے عہدہ نے کلیسا کی طاقت کو کم کردیا، کیونکہ کلیسا کے زُعما این مناصب کیلئے حکم رانوں پر بہت زیادہ انحصار کرنے لگ گئے تھے۔

111

ہنری چہارم نے اپنی حیثیت کا بہت غلط اندازہ لگایا، کیونکہ جرمنی کے شنرادوں کی کسی ہمہ طاقتورم کزی شہنشاہ کے آگے جھکنے کی کوئی خواہش نہیں تھی۔ بہت سے شنرادوں نے ہنری چہارم اور پایائیت کے درمیان لڑائی کوخوش آمدید کہا اور پوپ کا ساتھ دیا۔ جب ہنری نے افتدار پراپی

گرفت کمزور پڑتی دیکھی، تو اس نے گریوی جفتم کو، جنوری 1077 میں اپنے کلیسا سے اخراج کے فیصلے کو والیس میں، کینوسا کے قلعے کے فیصلے کو والیس میں، کینوسا کے قلعے کے باہر تین دن تک گہری برف میں نگے پاؤں گھڑا ہوا تھا۔ گریگوری نے ہنری کوبری کردیا، اگر چدائس نے اُس کی بادشاہ کو جواز عطاکر نے کی پیشکش نہیں کی۔ اس چیز نے ہنری کے خالفین کو مشتعل کر دیا جنہوں نے اپنا الگ بادشاہ روڈ لف آف سوابیا (Rudolph of Swabia) کو جنہوں نے اپنا الگ بادشاہ روڈ لف آف سوابیا (کھادی، جو جرمن شہزادوں کے پُٹن لیا۔ اس چیز نے لڑائیوں کے ایک اور سلسلے کو چنگاری دکھادی، جو جرمن شہزادوں کے درمیان، اور آخر کار ہنری اور پا پائیت کے درمیان شروع ہوگیا۔ گریگوری ہفتم نے روڈ ولف کا ساتھ دیا اور ہنری چہارم کو دوبارہ کلیسا سے خارج کردیا، لیکن سب بے سود۔ اس وقت تک ہنری نے لڑائی میں بالارسی عاصل کرلی تھی، اور اُس نے جلد ہی بادشاہ روڈ ولف کو شکست دے گر تو گل کر خالا۔ اپنی حیثیت کے مشکم ہوتے ہی، ہنری نے بوپ کے ساتھ مصالحت کی کوشش نہ کی۔ اس کی جائے، اُس نے اپنی بوپ گئیں لیا، اور جبائی بوپ پُٹن لیا، اور جبائی دیا تھا کہ کو اپنا بوپ پُٹن لیا، اور جبائی دیا تو کاری میں تعین سے کردیا۔ کاری کو بیا بوپ پُٹن لیا، اور جبائی دیت کے مشکم میں تعین سے کردیا۔ کردیا۔ کاری کاری بیا تھا کہ کو این بوپ پُٹن لیا، اور کیا کی میں جبری طور برروم میں تعین سے کردیا۔

غیرکلیسائی عطائے منصب پر جدوجہد، گریگوری ہفتم اور ہنری چہارم کی وفات کے کافی عرصے بعد بھی جاری رہی اور آخر کارا نگستان اور فرانس تک میں پھیل گئی۔ یہ جدوجہد 1122 میں عما ہدہ وورمز (Concordat of Worms) (یہ پوپ کیلکٹس دوم اور ہنری پنجم ،مقدس روی شہنشاہ کے درمیان معاہدہ تھا، جو وورمز کے شہر کے نزدیک 23 ستمبر 1122 کوہوا۔ مترجم ) پر شنج ہوئی، جو کہ ایک ایسا معاہدہ تھا، جس کے ذریعے کلیسا نے شاہی تسلط سے مملی طور پر آزادی حاصل کی جبکہ اس میں شرط عائد کی گئی کہ بادشاہ کو تمام کلیسائی تقرریوں پر موجود ہونا چا ہیے، اور نئے کی جبکہ اس میں شرط عائد کی گئی کہ بادشاہ کو تمام کلیسائی تقرریوں پر موجود ہونا چا ہیے، اور نئے منتخب شدہ کلیسائی عہد یداروں سے خراج عقیدت حاصل کرنا چا ہیے۔ عملی طور پر اس نے بادشاہوں کو کلیسائی عہد یداروں کے انتخاب پرایک فق استر دادعطا کردیا۔ (48) انگلستان میں، کلیسا اور ریاست کے درمیان شاش 1170 تک جاری رہی، جب تامس اے بیکٹ شہید ہوگیا اور تاج نے انگلستانی کلیسایر بالادتی کو خیر باد کہ دیا۔ (49)

عطائے منصب کے تنازعے کے بعد والی صدی نے مقدس رومی شہنشا ہوں اور پاپائیت کے درمیان متعدد کشکش دیکھیں۔ زیر بحث دومسائل تھے: حکمرانوں کو'' بنانے'' میں کلیسا کا

کیا کردار ہے۔اور قانون کون'' بنا تا'' اور کون اس کی تشریح کرتا ہے۔ان دونوں موضوعات یرمغر بی پورپ اورمشرق وسطی کے درمیان اختلافات کی اس سے زیادہ وضاحت نہیں ہوسکتی۔ مشرقِ وسطیٰ میں، زہبی فُقہا، قانون کی تشریح کرتے تھے۔ زہبی اور غیر زہبی قانون کے درمیان بہت کم فرق تھا، اور قرآن اور دوسری مذہبی تعلیمات کے احاطے میں آنے والی کوئی بھی چیز شریعت کی حدود میں تصوّر کی جاتی تھی۔عطائے منصب کے نناز عے کے بعد، کلیسا نے بھی اس طرح منظم قانون کااپنا سیٹ بنانے کی کوشش کی۔ یعنی کلیسا کا قانون۔کلیسا کے قانون کے ذریعے، کلیسانے زندگی کے مختلف پہلوؤں پراپنی قانونی عملداری ہونے کا دعویٰ کیا .....وراثت، شادی، اور مالیات کے پچھے پہلوؤں پر بھی لیکن اسلامی قانون کے برعکس ، کلیسا کا قانون آخر کار اُن تعلقات میں نفوذ کرنے میں نا کام رہا، جوختی سے مذہبی نوعیت کے نہیں تھے۔عیسائی قانون کی بڑھوتری کے ساتھ ساتھ بیک وقت پورپ کے سیکولر قانون کی بڑھوتری بھی ہوئی۔جس نے جا گیردارانه اور زمیندارانه تعلقات، تجارتی سرگرمی، شهری کاروباری ضوابط اور شاہی قانون کا احاطہ کیا۔(50)سکولر قانون ایک لجکدار قانون تھا۔اوریپہ بادشاہوں۔زمینداروں اور ضلع کے تاجر سربراہوں کو وقت کے تقاضوں کے ساتھ ہم آ ہنگ کرنے کی صلاحیت دیتا تھا۔اور جہاں یہ قوانین مزہبی ایمائیت سے بالکل محروم نہیں تھے .....کلیسائی قانون نے مختلف قانونی ضابطوں کی بنیادمہیا کی۔وہیں پر قانونی تکثیریت،جس کا خلاصہ مذہبی اورسیکولر قانون کے درمیان علیحد گی تھا، اُس چِز کا ایک لاینفک جزوبن گئی، جسے ہیرلڈ ہے برمن (Harold J. Berman)''مغربی قانونی روایت' کانام دیتاہے۔(51)

113

زیر خورد وسرا مسکلہ، حکمران کو بنانے اور معزول کرنے میں کلیسا کی اہلیت کا تھا۔ یہاں بھی مشرقِ وسطیٰ کے ساتھ تقابل واضح تھا۔ جب بھی بھی کوئی غاصب کسی مسلمان حکمران کا تخته اُلٹنے کی کوشش کرتا، تو وہ عام طور پر پیشگی طور پر کسی اہم نہ ہبی شخصیت سے اجازت لیتا تھا۔ ایسی طاقت عیسائیت میں بالکل نہیں تھی۔ گریگوری ہفتم نے 1075 کی دستاویز موسوم بہ'' پاپائیت کے احکام' عیسائیت میں بالکل نہیں تھی۔ گریگوری ہفتم نے 1075 کی دستاویز موسوم بہ'' پاپائیت کے احکام' کومعزول کرنے کے اختیارات کا وعویٰ کرنے کی کوشش .....عیسائیت کی تاریخ میں بوپ کی طرف سے پہلی مرتداییا وعویٰ کرائے کی کوشش .....عیسائیت کی تاریخ میں بوپ کی طرف سے پہلی مرتداییا وعویٰ کرائے تھا تھا۔ (52)

ہنری جہارم نے فوری طور براس دعوے کومستر دکردیا، اور بیاستدلال پیش کیا که دشہنشاه کے بارے میں کوئی انسان فیصلہ نہیں دے سکتا;وہ اکیلا زمین یر ''تمام انسانوں کا فیصلہ ساز ہے''(53) پوری بارھویں صدی کے دوران ،کلیسا کے لوگ یہ بحث کرتے رہے کہ آیا یا پائیت کا معزول کرنے کاحق اُس کا جائز اختیار ہے، یا آیا کہ اُمرائے سلطنت سے اس سلسلے میں مشاورت ضروری ہے (54) یا یائیت کے برتری کے دعوؤں کی انتہا وہ دعویٰ تھا جو پوپ انوسینٹ سوم (Pope Innocent III) (عهد 121-1198) کی طرف سے کیا گیا، جو اکثر اوقات سیاسی معاملات میں مداخلت کرتا تھا: اُس نے مقدس رومی سلطنت کے شہنشاہت کے دواُمیدواروں کے درمیان فیصلہ کرنے کے اختیار کا دعویٰ کیا ، انگلتان کے کنگ جان اور فرانس کے کنگ فلپ کے درمیان زمین کے تناز عات کا فیصلہ کیا۔ بلغار یہ میں ایک بادشاہ کوتاج بہنایا،اور ناروے میں ایک بادشاہ کومعزول کیا۔ (55)لیکن مضبوط عیسائی حکمرانوں نے،جن کے پاس توسیع اقتدار کی کوششوں کے متبادل ذرائع تھے، ایسے پایائی دعوؤں کونظرانداز کر دیا۔ بلاشیہ، اُس شہنشاہ نے، جے انوسینٹ سوم نے اپنی وفات سے پہلے تخت پر بٹھانے میں مدد دی تھی، فریڈرک دوم (عہد 1220-1250) یا یائیت کی جانب سے کلیسا سے اخراج کے بہت سے احکامات کونظر انداز کردیا، اوروہ کلیسا کی مسلسل مخالفت میں رہنے کے باوجوداٹلی کومتحد کرنے میں کامیاب ہوگیا۔ بجائے یایائیت سے جوازِ اقتدار کی سندحاصل کرنے کے، فریڈرک دوم نے جبری کارندوں کومسلمانوں کے کرایے کے سیاہیوں کو .....اقتداریراینی گرفت مضبوط کرنے کیلئے ،استعال کیا۔ (56)

انوبینٹ سوم کے عہد کے بعد، کلیسا کی اقتدار کو جواز بخشے کی صلاحیت، تقریباً بلاتخفیف کم ہوتی گئی۔ تیرھویں صدی کے اوائل میں یو نیورسٹیوں کے عروج نے، ارسطاطالیسی فلفے کو، جو عیسائی فکر کے دائرے سے باہر تھا استعال کرتے ہوئے سیکولر حکمرانی کی جواز بخشی کے نظریاتی دفاع کو پروان چڑھانے کا ایک موقع فراہم کیا۔ اس دور کے غالبًا سب سے زیادہ عالم دینیات تھا مس ایکویناس (Thomas Aquinas) نے یوں استدلال کیا۔

روحانی اورسیکولر، دونوں طاقتیں الوہی طاقت سے حامل ہوتی ہیں: لہذا سیکولر طاقت صرف اُس حد تک روحانی طاقت کے تحت ہے جہاں تک اسے خُدا کی طرف سے تابع رکھا گیا ہے: لیعنی اُن چیزوں میں جوروح کی نجات سے تعلق رکھتی ہیں; اور لہذا، ان معاملات میں سیکولر طاقت کی

بجائے روحانی طاقت کی اطاعت کرنی چاہیے کیکن اُن چیزوں میں جوشہری بہتری سے علق رکھتی ہیں، روحانی کی بجائے سیکولر طاقت کی اطاعت کرنی چاہیے، بقول میتھیو (Mathew) کے 12:[2]:22''جو چیزیں قیصر کی ہیں وہ قیصر کوادا کردؤ' (57)

115

کلیسا کے زوال کے مظاہروں میں سے ایک واضح ترین مظاہرہ فرانس کے فلپ چہارم اور
پوپ بونی فیس ہشتم (Boniface VIII) کے درمیان شکاش تھا۔ یہ شکمش اس بات پڑھی کہ آیا فلپ
کلیسائی حکام کے مطالبات کے تابع تھا۔ اُمرااورعوام نے بونی فیس کو پوپ تسلیم کرنے سے انکار
کرنے کے سلسلے میں خطوط کلھے، اور اس کے جواب میں بونی فیس نے فلپ کومعزول کرنے کے
حق کا دعویٰ کیا۔ آخر کار فلپ کی طرف سے پاپئیت کو کچل دیا گیا۔ اس نے بونی فیس کے جانشین
کلیمنٹ پنجم (Clement V) (عہد 1314-1305) کو ہراکر، بونی فیس کے، فرانس پر پاپائی
حاکمیت کے دعووٰں کی معافی ما نگنے پر مجبور کردیا، بعد از ان پاپئیت فرانسی بادشاہ کے زیرِ ممکنی۔
آگئی، اور پاپائیت کا منصب 1309 سے 1377 تک اے وائن (Avignon) منتقل ہوگیا۔

آخرکار، انگستان، فرانس اور جزیرہ نمائے آئیریا ہیں اور قدرے کم ترحد تک اٹلی اور جرمنی ہیں قومی بادشاہوں کے ظہور نے کلیسا کی اقتدار کی جواز بخشی کی طاقت کو مزید کم کردیا۔ یہ بادشاہ تیں انصاف اور مالیات کیلئے نوکر شاہیوں پر، فوجی جمایت کیلئے کرایہ کے سپاہیوں پر، اور اقتدار کی جواز بخشی اور قانون کیلئے پارلیمانیوں پر زیادہ سے زیادہ بھروسہ کرتی تھیں۔ پارلیمان اشرافیاؤں پر مشتمل تھی ..... زمیندار اشرافیہ، مقامی کلیسا کے ارکان پر اور شہری معاشی اشرافیہ پر اسسان پارلیمانوں نے بارھویں صدی کے اواخر میں سپین میں، تیرھویں صدی میں انگلتان، فرانس اور پُر تگال میں، اور اس کے جلد بعد ہی زیادہ تر باقی ماندہ مغربی یورپ میں اپنے آپ و فرانس اور پُر تگال میں، اور اس کے جلد بعد ہی زیادہ تر باقی ماندہ مغربی یورپ میں اپنے آپ و شمیں اور آئہیں مالی مدد بھی مہیا کرتی تھیں۔ پر پالیسی سازی میں اثر ورسوخ حاصل کرتی تھیں۔ ان تجدیلیوں نے حکمرانوں کو وسیع وسائل اور جبری طاقت تک رسائی دی۔ نتیجۂ ،مغرب یورپ کے حکمرانوں کو، وقت گزر نے کے ساتھ ساتھ، نہ ہی جواز بخشی کی ضرورت کم ہوگئی۔ مشرق وسطی کے حکمرانوں کو، وقت گزر نے کے ساتھ ساتھ، نہ ہی جواز بخشی کی ضرورت کم ہوگئی۔ مشرق وسطی کے حکمرانوں کو، وقت گزر نے کے ساتھ ساتھ، نہ ہی جواز بخشی کی ضرورت کم ہوگئی۔ مشرق وسطی کے حکمرانوں کو، وقت گزر نے کے ساتھ ساتھ، نہ ہی جواز بخشی کی ضرورت کم ہوگئی۔ مشرق وسطی کے حکمرانوں کے برعکس، مغربی یورپ کے حکمرانوں کے برعکس، مغربی یورپ کے حکمرانوں کے برحکم می کو خطرانوں کے برحکم می کو کو خطراندان کرے کا م

اختیار رکھتے تھے، کیونکہ کلیسا کے پاس حکمرانوں کو''بنانے'' یا''معزول کرنے'' کی اہلیت کمزور تھی ۔عیسائیت کا ایسا کوئی اصول نہیں تھا جو بیدعویٰ کرتا کہ کسی عیسائی حکمران کوعیسائی فرامین کے مطابق حکومت کرنا ہے۔ ذہبی اور دُنیاوی ، دو مختلف دائر ہے تھے، جن میں ہرایک کواپنے اپنے قوانین اور یالیسیوں پراختیار تھا۔

الہذا قرون وسطیٰ کی یورپی تاریخ، اُس ڈھانچ کے ساتھ مطابقت رکھتی ہے جو پچھلے باب میں پیش کیا گیا تھا کلیسائی افتدار کی جواز بخشی کی اہلیت ابتدائی طور پر ہی اس کے اسلامی مثیل سے کمزور ترتھی ۔ لہذا جب قرونِ وسطیٰ میں ایک مرتبہ کاروبار دوبارہ زندہ ہوا اور سیکولر قانون کا ظہور ہوا، تو فذہب کی اقتدار کی جواز بخشی کی اہمیت کم ہوگئی۔ ان بیشر فتوں نے حکمر انوں کو، کلیسا سے باہر توسیع اقتدار کا ایک موثر ذریعہ دے دیا، اور حکمر انوں نے سارے قرونِ وسطیٰ کے عہد کے دوران ان توسیعی کارندوں کوزیادہ سے زیادہ استعال کیا۔

مقدّ رول کا پلٹا

کی کمی کے اسباب اور نتائج کا تجزید کرتاہے۔

اس کا مطلب یہ بھی نہیں ہے کہ عیسائی اور اسلامی مذہبی اداروں کا تنظیمی ڈھانچہ غیراہم ہے۔ایک حقیقت جس پراس سے پہلے سرسری طور پر نگاہ ڈالی گئی ہے یہ ہے کہ رومن کیتھولک چرچ کسی بھی کسی چیز سے جوئنی اسلام میں بھی موجود ہی ہے زیادہ مرکزیت کا حامل اور زیادہ منظم ہے۔ان ساختیاتی اختلافات نے یقیناً،مغربی پورپمشرق وسطیٰ میں مذہبی اور سیاسی حکام کے درمیان تعلق کومتا ترکیا۔ مشرقِ وسطی کی تاریخ میں کوئی چیز ، مذہبی اور سیاسی حکام کے درمیان رسمی فوجی کشاکش کے قریب کی نہ تھی جوان اطالوی جنگوں سے مماثل ہو، جن کواس باب کے شروع میں بیان کیا گیا ہے۔لیکن پیربات واضح نہیں ہے کہان اختلا فات نے کس طرح مغربی پورپ کی معاثی قوس کوفائدہ پہنچایا۔ یہ ٹھیک ہے کہ سی مشرقِ وسطیٰ کے حکمران کیلئے کسی ایسے مذہبی حاکم کو تلاش كرنا آسان ترتها، جواس كے قوانين اور ياليسيوں كى حمايت كرتا، كيونكه ايسے متعدد حكام موجود تھے جن میں سے حکران انتخاب کرسکتا تھا۔لیکن اس کا پیجی مطلب تھا کہ، باقی تمام چیزوں کے میسال ہوتے ہوئے ،رومن کھولک چرچ ،اقتدار کی جواز بخشی کیلئے کسی واحد،غیر مرکوز اسلامی مزہبی حاکمیت کی نسبت زیادہ طاقتور تھا۔ کلیسا ایک بین بوروبائی ادارہ تھا;اسلامی مذہبی حکام کے پاس اثر ورسوخ کی اس کی لگ بھگ وسعت نتھی۔اگرچہ یہاں نکتہ ہے کہ باقی سب کچھ برابر نہ تھاباوجود یکہ، کلیسا کے نظیمی ڈھانچے نے اس اقتدار کی جواز بخشی کی اینے اسلامی مثیل کی نسبت زیادہ اہلیت دے دی الیکن پہ پھراقتدار کی جواز بخشی کا کمزور تر ذریعہ تھا کیونکہ عیسائیت میں مذہبی حکومت کی اصولی بنیاد کمز ورتھی۔

118

اب تک اس کتاب نے بنیا دی طور برعمومیت میں گفتگو کی ہے، اور ایک ڈھانچہ پیش کیا ہے كەكس طرح توسىچ اقتدار كےمختلف انتظامات مختلف معاشی نتائج كاسبب بن سكتے ہیں،ساتھ ہی ساتھ یہ کہ بیانتظامات مشرقِ وسطیٰ اورمغربی پورپ میں کس طرح ایک دوسرے سے مختلف تھے۔ اس باب میں پیش کی گئی تواریخ کلاں سطح کی ہیں، جوایک ہزارسال یااس سے الگ بھگ کلیسا ریاست کے تعلقات کے بڑے بڑے واقعات کا جائزہ لیتی ہیں۔ کلال تاریخ مظہر پر توجہ مرکوز کرنے کا ایک فائدہ یہ ہے کہ بیاس ڈھانچے کی قابلِ آنر مائش پیش بینیوں کو چھٹلانے کا ایک موقع مہیا کرتا ہے: اگر مذہبی جواز بخشی وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ مغربی یورپ میں طاقتوراورمشرقِ

#### مقدّ رول کا بلٹا

1200 تک،مشرقِ وسطی،مغربی بورب کی نسبت معاشی ٹیکولوجیاتی اورسائنسی لحاظ سے ترقی یافتہ تھا۔ کسی نہ کسی مقام پر''مقدروں کا پلٹا'' واقع ہوا۔ جس میں مغربی پورپ نے ان تمام محاذوں پرواضح طور پرسبقت حاصل کرلی۔ یہ باب ایک ایسے امکان کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ مقدروں کا بدیاٹا ان ادارہ جاتی اختلافات سے ظہوریز ریہوا، جویندرهویں صدی کے آغاز تک واضح ہو چکے تھے۔مغربی یورپ میں کلیسا کی ،حکمرانوں کے اقتدار کو جواز بخشے کی قوت اس وقت کم ہوگئ جب سکولر قائدین کلیسا کے مقابلے میں روز بروز زیادہ طاقتور ہوتے گئے۔ بقیناً اس کا مطلب پنہیں کہ مشرقِ وسطیٰ کے حکمران طاقتور نہیں تھے۔ بلاشبہ عباسی، فاطمی،مملوک،اورعثانی سلطان اپنے یورو پی مثیلوں کی نسبت بہت زیادہ طاقتور تھے۔لیکن ٹھیک یہی نکتہ ہے۔ پیمسلمان حکمران مضبوط تھے، کیکن یہ چیز کہ انہوں نے یہ مضبوطی کیسے حاصل کی ،مغربی یورو بی حکمرانوں سے مختلف تھی ، خاص طور پر کاروباری انقلاب کے بعد۔

حکمرانوں کی طرف سے استعال کیا گیا نہ ہی جوازِ اقتدار کا درجہ ہی وہ واحد چیز نہیں ہے، جو طویل مدتی معاشی ترقی کیلئے اہمیت رکھتا ہے۔ ناہی ندہبی جواز اقتدار کی کمزوری ہی وہ واحد وجہ ہے۔جس سے یورپ آخر کارآ گے بڑھ گیا۔ تاہم الی دُنیا کا تصور کرنا ناممکن ہے جہال ان تبدیلیوں کے بغیر مغربی یورپ کے کچھ حصے تو آ کے بڑھ گئے لیکن مشرق وسطی آگ نہ بڑھ سکا۔وہ ادارہ جاتی تبدیلیاں جنہوں نے مغربی یورپ میں مذہبی جواز بخشی اقتد ارکی اہمیت کو کم کیا، بعض مغربی پورپی معیشتوں کے آگے بڑھنے کی ایک لازمی شرط تو تھیں لیکن کافی وجہ نہیں تھیں ۔اگریپہ بیان صحیح ہے، تو بیاس بات کی وضاحت مہیا کرتا ہے کہ مشرقِ وسطی کی معشتیں کیوں اُس حد تک آ گے نہ بڑھ سکیں جس حد تک بورو کی معشیتیں بڑھیں ، کیونکہ اُنہوں نے ان''ضروری شرائط'' کو تھی پورانہ کیا۔ یہ باب اس بیان کی تائید کرتا ہے۔ یہ عثانی کاروباری طبقات کیلئے سیاسی طاقت

مقدّ رول کا بلٹا

وسطیٰ میں کمزورہوجاتی ، تو آدمی اس ڈھانچہ کی صدافت پراعتراض اُٹھاسکتا تھا۔متعلقہ کلاں تاریخ

اس لئے بھی اہم ہے کہ کیونکہ''مقدروں کا پلٹا''ایک کلال مظہر ہے، اور یہی چیز ہے جسے بیہ کتاب

بالآخرواضح کرنا چاہتی ہے۔تاہم ، کلال تاریخ پر توجہ مرکوز کرنے کا ایک بڑانقص بیہ ہے کہ بیان

فورد میکانیوں کے تجزیوں کی گنجائش نہیں رکھتی ، جوان نتائج کو تحرک دیتے ہیں جن کی پیش بینی

ڈھانچہ کرتا ہے۔اگلے دوابواب اس مسئلے کا علاج کرتے ہیں اس طرح کہ وہ دواہم قوانین کے
مختلف ارتقا کا تجزیہ کرتے ہیں: قرضوں پر سود لینے کی جائزیت اور چھاپہ خانے کی۔جبکہ ادارہ

جاتی اختلاف کی عمومی کہانی ،خصوصی قوانین کے اختلاف سے زیادہ اہم ہے، بیخورد تاریخیں بہت

زیادہ تفصیل سے اس بات پر روثنی ڈالتی ہیں کہ اختلاف کیوں اور کیے پیدا ہوا۔

حصهرووم

نظریے کا اطلاق: مغرب کیوں امیر ہوااور مشرقِ وسطی کیوں نہ ہوا كتنازيا ده نقصان وه اثر ہوا ہوگا۔

مشرق وسطی میں کیوں بھی کوئی دلی قتم کی بینکنگ کی شکل پیدا نہ ہوئی؟ یہاں تک کہ جب 1850ء کی دہائی میں سلطنتِ عثانیہ میں بینک اُ جرے بھی تو اُن کے مالک یوروپی تھے۔مغربی یورپ کے ساتھ موازنہ خاص طور پر برمحل ہے۔ جدید بینکنگ مغربی یورپ میں جد ت طرازیوں کے ایک سلسلے کے نتیج میں پیدا ہوئی .....شراکت داری کی پچھ قسمیں، خاندانی فرمیں، شاخیں، مُنڈیاں، محدود ذمہ داری، اور مشتر کہ سرمایہ کی کمینیاں قرونِ وسطی اور ابتدائی جدیدا دوار میں، یہ جد سے طرازیاں کیوں مغربی یورپ میں شروع ہوئیں اور مشرق وسطی میں کیوں نہیں؟

مشرق وسطی کی زیادہ تر تاریخ میں بینکوں کی عدم موجودگی ،اس بات کا نتیجہ نہ تھی کہ بینکنگ اسلام کے خلاف تھی۔ در حقیقت 1970 کی دہائی کی ابتراسے اسلام کے خلاف تھی۔ در حقیقت 1970 کی دہائی کی ابتراسے اسلام کے خلاف تھی۔ در حقیقت 1970 کی ماحول میں پھل پھول عتی ہے 2016 سے لے کر بینکنگ ملم اکثریت ہے اور قطر ،سعودی عرب ،انڈ و نیشیا، ایران ، ترکی اور بہت سے غالب مسلم اکثریت والے ملکوں میں بہت مقبول ہے۔ اسلامی مینکنگ بہت عمومی خصوصیات مغربی مسلم اکثریت والے ملکوں میں بہت مقبول ہے۔ اسلامی بینکنگ سے حاصل کرتی ہے۔ اسلامی بینکنگ بعض قسم کی خلاف اسلام سرمایہ کاریوں کی ممانعت کرتی ہے۔ زیادہ مشہور بات یہ ہے کہ بینکنگ بعض قسم کی خلاف اسلام سرمایہ کاریوں کی ممانعت کرتی ہے۔ زیادہ مشہور بات یہ ہے کہ قرض دینے والے ادا نیگی کے بغیر قرضے دیتے ہیں۔ اس کا مطلب بینہیں ہے کہ قرض دینے والے ادا نیگی کے بغیر قرضے دیتے ہیں۔ سستمام مقاصد اور اداروں کے باوجود، قرضوں کا سود ہوتا ہے، لیکن یہ کئی ایک ترکیب کے تین ہوتا ہے کہ جوسود اکاری کی قانون کے بیان کے ساتھ مطابقت رکھتا ہے۔ اور سود سے بین ، مثال کے طور پر اگر ایک خص کوئی مکان خرید کے کے تی ہوت کے برابر رقم حاصل کرنا چاہتا ہے، تو ایک اسلامی بینک ایک مکان خرید کے گا اور می کے لیے دبئن کے برابر رقم حاصل کرنا چاہتا ہے، تو ایک اسلامی بینک ایک مکان خرید کے گا ور 'دقرض لینے والے'' کو مار کیٹ سے زیادہ قیت پر فروخت کردے گا، جواقساط میں قابل ادا نگی ہوگی۔ ایسا سوداعملاً ربن کے برابر ہوگا؛ لیکن یہ قانون کے مطابق ہے۔

یہ باب اس پریشان کُن رائے کا جزوی جواب مہیا کرتا ہے کہ اسلام کے پھیلاؤسے چار صدیاں پہلے کے دوران، اپنی معاشی''برتری''کے باوجود مشرقِ وَسطی میں بینکنگ مقامی طور پر نہ اُ مجری۔ بنیادی دعویٰ یہ ہے کہ مغربی یورپی مالی نظام بمقابلہ مشرقِ وَسطی کا مالی نظام کی آخری

(4)

123

### سود لینے پر یا بندیاں

1850ء کی دہائی سے پہلے، ٹرل ایسٹرن' بینک' جیسی کوئی چیز نہ تھی، جو وہ بنیادی ترین سرگرمیاں بھی کرتی ،جنہیں ہم بینکنگ کے ساتھ منسلک کرتے ہیں: قمیں وصول کرنا اُن رقبوں کو بطور قرض دینا اور سرمایہ کی مارکیٹوں میں سرمایہ لگانا۔ بلاشبہ، مشرقِ وسطیٰ میں رقم اُدھار دینے والے شے .....کین کوئی پیچیدہ والے شے .....کین کوئی پیچیدہ شطیمیں موجود نہیں تھیں جو فوری طور پر سرمایہ کے ضرورت منداُدھار لینے والوں اور وسائل سے منظیمیں موجود نہیں تھیں جو فوری طور پر سرمایہ کے ضرورت منداُدھار لینے والوں اور وسائل سے مالا مال اُدھار دینے والوں کوایک دوسرے کے سامنے بدل سکتیں۔ رقم اُدھار دینے کا عمل جہاں واقع ہوتا تھا، وہ عموماً چھوٹی رقبوں کیلئے ہوتا تھا اور اکثر اوقات ایسے دوافراد کے درمیان ہوتا تھا جو ایک دوسرے کوجانے تھے۔ (1)

اس چیز نے مشرق وسطی کی معاشی ترقی کی راہ میں رُکاوٹ پیدا کی۔ایک ایسے بینکنگ نظام کے بغیر جو وسائل کو اکٹھا کرنے کے قابل ہو، بڑے پیانے پرقرض لینا عملاً ناممکن تھا۔ صاحبِ معیشت کاروباری لوگ اپنی خواہشات کو لازماً چھوٹا رکھتے تھے، تا آ نکہ وہ اتفاق سے کسی ایسے خص کو جان لیتے جس کے پاس بہت ساری دولت ہوتی اور جوائن کے کاروبار میں سرمایہ کاری کرنے پر رضا مند ہوتا۔ مکمل طور پر فعال مالی ماریٹوں کی عدم موجودگی میں، کاروباری لوگ اپناسر مایہ سی ایسی چیز میں نہیں رکھ سکتے تھے جواس کے بہت کار آ مداستعال کے قریب بھی ہوتی۔ اپناسر مایہ سی صدیوں پر چھلے ہوئے اُن لاکھوں لوگوں سے ضرب دیجئے تو یہ بھینازیادہ مشکل نہیں رہے گا کہ جدید بینکنگ سے ملی جُلتی کسی چیز کی عدم موجودگی کامشرق وسطی کے معاشی حالات پر

پیچیدگی اس وجہ سے ہے کہاوّل الذکر میں سود لینے پر سے پابندی ہٹالی گئی جبکہ موخرالذکر میں بینہ ہٹائی گئی۔

125

لیکن مغربی یورپ میں سود خالف قوانین کی کمزوری اور مالی نظام کی ترقی کے درمیان تعلق اتناواضح نہیں ہے جتنا کہ یہ سطی طور پر نظر آتا ہے۔ بات محض اتن نہیں ہے کہ سود کی اجازت دینا مالی ترقی کے برابر ہے اور سود پر پابندی لگانا مالی پسماندگی کے۔ یہ تعلق دو وجو ہات کی بنا پر پیچیدہ ہے۔ اوّل، سود پر پابندی کا مطلب یہ نہیں ہے کہ لوگ سود پر قرض دینا بند کر دیں گے۔ انسان بڑے ہوشیار ہیں؟ اگر کسی ممنوعہ کام کیلئے خاصی طلب ہو، تو کوئی نہ کوئی ایک آس پاس میں کام تلاش کرے گا۔ اور بلا شبہ، ابتدائی اسلامی دور سے ہم جانتے ہیں کہ سود پر قرض دینے کا بہانہ بھر نے کیلئے بہت می ترکیبیں گھڑی گئیں، جس میں متوقع قرض دار قرض خواہ کو کوئی جنس نقد کے میں سے مشہور ترین دو ہری فروخت ہے، جس میں متوقع قرض دار قرض خواہ کو کوئی جنس نقد کے موض جو بعد میں قابل ادائیگی ہوتی ہے اسے واپس خرید لیتا ہے۔ اگر سود کی پابند یوں سے اتنی آسانی سے بچاجا سکتا تھا، تو پھر یہ بات واضح نہیں ہے کہ سود کی پابند یوں سے آتی آسانی سے بچاجا سکتا تھا، تو پھر یہ بات واضح نہیں ہے کہ سود کی پابند یوں سے آتی آسانی سے بچاجا سکتا تھا، تو پھر یہ بات واضح نہیں ہو کہ کہ آیا اُن کا کوئی عملی اثر تھا بھی سہی ۔ اس وجہ سے بچھ علما نے یہ استدلال کیا ہے کہ سود کی پابند یوں در کا تعلق معاشی تاریخ سے کم اور خیالات کی تاریخ سے زیادہ ہے۔ '(3)

یہ باب بیخیال پیش کرتا ہے کہ ایسے دلائل صحیح طریقے سے اُن' راستے پر شخصر' نتائج کی توجیہہ پیش نہیں کرتے ، جومغربی یورپ میں سود پر پابندیوں کی نرمی سے پیدا ہوئے۔اسی طرح اس کے بالعکس بیدان نتائج کی صحیح توجیہہ پیش نہیں کرتے جومشرقِ وسطی میں۔ رسی سود کی پابندیوں کے سلسل کی وجہ سے راستہ اختیار نہ کرنے کے ہیں۔ راستے پر شخصر نتائج کا کھوج لگانا مشکل ہوسکتا ہے۔ کیونکہ نتائج تعریف کے لحاظ سے بنیادی اسباب سے بہت دور ہوتے ہیں۔ یہ مشکل ہوسکتا ہے۔ کیونکہ نتائج کا کھوج لگا تا ہے: مغربی یورپ کے مالی اداروں کی طویل فاصلوں تک باب ایسے ایک بنتیج کا کھوج لگا تا ہے: مغربی یورپ کے مالی اداروں کی طویل فاصلوں تک دوسرے بہت سے دفاتر سے لین دین کرتا ہے (جیسا کہ شاخوں سے ) جومختلف جگہوں پر کاروبار دوسرے بہت سے جدید بڑے بین کرتا ہے (جیسا کہ شاخوں سے ) جومختلف جگہوں پر کاروبار کرتے ہیں۔ شاخیں سے جدید بڑے بیٹ کا عمل دوروسطی کے اواخر میں یورپ میں ٹھیک اُن محرکات سے اُنجرا، جومغربی یورپ میں سود

کی پابند یوں کی نرمی کے ساتھ منسلک تھے، اگر چہ غیر واضح راستوں ہے۔ یہ مغربی مالیات کی بڑھور کی میں ایک بنیا دی پیش رفت تھی، اور یہ اس وجہ سے پیدا ہوئی کہ تا جروں اور قرض خوا ہوں نے اُن محرکات کے مطابق عمل کیا، جو اُن پراردگر د کے اداروں کی طرف سے عائد کئے گئے تھے۔ اس قتم کی جد سے طرازی مشرق وسطی میں نا قابلی تصورتھی، کیونکہ اداروں کی الی تعیر جیسی کوئی چیز، جس نے مغربی یورپ میں شاخیس بننے کی سہولت کاری کی مشرق وسطی میں بھی ظہور پذر ہوئی۔ بات کی وضاحت کیلئے، کہنے کا مطلب بینہیں ہے کہ سود کی پابندیاں بوجھل تھیں کیونکہ وہ کسی قسم کے اُدھار دینے کوروکی تھیں: مغربی یورپ اور مشرق وسطی دونوں جگہوں پر لوگوں نے پابندیوں سے بچنے کے راست تلاش کر لئے تھے۔ اور وہ عموماً اُن لوگوں کواُدھار دیتے تھے جنہیں وہ جانتے کہ سے بینے کے طریقے اختیار کریں، اُن ادارہ جاتی پیشرفتوں کو تیز کر دیا جو لمبے عرصے والی تظیموں کی طرف سے بڑے کے طریقے اختیار پر قرض دینے سے وابستے تھیں سسی جنہیں آج کل ہم بینکنگ کہتے ہیں۔ کیونکہ یہ تنظیمیں مشرق پر قرض دینے سے وابستے تھیں سسی جنہیں آج کل ہم بینکنگ کہتے ہیں۔ کیونکہ یہ تنظیمیں مشرق و مطلی کے مقابلے میں مغربی یورپ میں زیادہ پر تجیدہ ہوگئیں، لہذا تنظیمی اختلافات ایک راستے پر فود بخو د پیدا ہوگئے، اس طرح کہ وہ جو بھی چھوٹے اختلافات تھے، بڑھ کر بڑے د نتلافات ایک راستے پر اختلافات ایک راستے پر اختلافات ایک راستے پر اختلافات بین گئے۔

سود کی پابند یوں میں نرمی اور معاشی ترقی کے در میان تعلق کے پیچیدہ ہونے کی ایک اور وجہ یہ ہے کہ کسی بھی تو ضیح کواس بات کو مدِ نظر رکھنا پڑے گا کہ سود کی پابند یوں میں نرمی پہلے پہل مغربی یورپ میں کیوں واقع ہوتی اور مشرق وسطی میں کیوں نہ ہوئی۔ اگر ابتدائی قرون وسطی میں کوئی خطہ ایسا تھا، جہاں سود کی پابند یوں پر نرمی کی طلب بہت زیادہ تھی، تو وہ مشرق وسطی تھا نہ کہ مغربی یورپ۔ بیوہ مقام ہے جہاں باب دوم میں تجویز کیا گیا ڈھانچہ اس بات کی وجدانی رہنمائی مہیا کرتا ہے، کہ یہ مغربی یورپ کیوں تھا، جہاں سود کی پابندیاں آخر کا رزم کی گئیں۔

سود کی پابندیوں کا تجزیہ کرنا کچھ اور وجوہات کی بنا پر بھی ضروری ہے، جومغربی یورپ اور مشرق وسطیٰ کے معاشی نظاموں پر اُن کے دریا اثر سے آگے ہیں۔ یہ معیشتوں کے دوسیٹوں کے درمیان مواز نے کیلئے ایک عمدہ مکت مہیا کرتے ہیں، کیونکہ رہے، قرونِ وسطیٰ کے زیادہ تر عرصے تک

#### اسلامی ممانعتِ سود کی تاریخ

قرضوں پرسود لینا ہمیشہ سے اسلام میں ایک گناہ رہا ہے۔قرآن میں ربوائے گناہ ہونے کی تفصیل بیان کرنے والے بہت سے اقتباسات ہیں، جو کہ قبل اسلام کا ایک سودی عمل تھا جس میں قرض خواہ قرض کے اصل زرکو دُگنا پھر دوبارہ دوگنا کردیتا تھا جب کوئی قرضدار اس کا وقت پورا ہونے پر اسے ادانہ کرسکتا۔ (5) اس کا نتیج عملی طور پر قرضدار کیلئے غلامی تھا، کیونکہ قرض ایک دفعہ ادانہ کرسکتا ہے وقعہ ادانہ کرسکتا ہے ایک میں بڑھتا چلاجاتا تھا: لہذا سود لینے پر پابندیاں اس صورت سے خمٹنے کیلئے موز وں ترین طریقہ تھا، جہاں انتہائی زیادہ سود والے قرضے بڑے معاشرتی مسائل پیدا کردیتے تھے۔ ربوائے خلاف چند تھے۔ ابتدائی دور کے مسلمان ربواکو کسی بھی قتم کے سود کے برابر قرار دیتے تھے۔ ربوائے خلاف چند قرآنی احکام میں درج ذیل شامل ہیں:

''وہ لوگ جور ہوا کوخرج کرتے ہیں وہ نہیں اُٹھیں گے مگراس شخص کی طرح جے شیطان نے چھوڑ کرمضبوط بنالیا ہو۔ بیاس وجہ سے ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ تجارت اور رہوا ایک ہی چیز ہیں، جبکہ اللہ تعالیٰ نے تجارت کو حلال اور رہوا کو حرام قرار دیا ہے۔ جوکوئی بھی اللہ کی طرف سے وعید ملنے پر باز آجا تا ہے، تو وہ اپنے ماضی کے لئے ہوئے (سود) کو لےسکتا ہے اور اُس کا معاملہ خدا کے سپر د ہے; لیکن جوکوئی بھی دوبارہ ایسے کرتا ہے۔۔۔۔۔۔تو وہ لوگ جہنم کے باسی ہیں، اور وہ ہمیشہ ہمیشہ اس میں رہیں گے۔ اللہ تعالیٰ رہوا کو مٹاتا ہے اور زکو ق کو بڑھا تا ہے۔۔۔۔۔۔اے ایمان والو اللہ کا تقوی کی افتان کردوا گرتم ایمان رکھتے ہو۔ اگرتم ایمان والو اللہ کا تقوی اور اُس کے رسول کی طرف سے جنگ کیلئے تیار ہوجاؤ: لیکن اگرتم باز آجاؤ گے تو ہمہیں اپنا اصل اور اُس کے رسول کی طرف سے جنگ کیلئے تیار ہوجاؤ: لیکن اگرتم باز آجاؤ گے تو ہمہیں اپنا اصل زروا پس ملے گا۔ تم ہم، اگرکوئی مشکل میں ہے، تو زروا پس ملے گا۔ تم ہم، اگرکوئی مشکل میں ہے، تو اُسے مہلت دو یہاں تک کہ وہ اوا کرنے کے قابل ہوجائے۔ اگر چہتمہارے لئے معاف کردینا بہتر ہے اگرتم جانتے ہو۔ (سورة البقرہ: 272-272)

اسلام اور عیسائیت دونوں میں حاوی تھیں، پابند یوں کے دونوں سیٹ ابتدائی طور پر ایک جیسی وجوہات کی بناپر وجود میں آئے، کیونکہ حکمرانوں اور نہ بی حکام دونوں نے ایک ایسے معاثی تناظر میں یہ پابند یاں عائد کیں، جہاں زیادہ ترقرض بنیادی طور پر خرج کے مقاصد کیلئے لیاجاتا تھا۔ اس ماحول میں، قرض داراکٹر اوقات غریب ہوتے تھے یا حال ہی میں کسی منفی معاثی واقعے کا شکار ہوتے ہوئے ہوئے ہوئے ہوئے تھے۔ وہ یا تو خراب فسلوں کی وجہ سے فاقہ کشی کورو کئے کیلئے قرض لیتے تھے یا آنے والے سال کی فصل کیلئے کافی بچے مہیار کھنے کیلئے۔ یہ قرض دارعموماً انتہائی زیادہ شرح سود پر قرض لیتے تھے، جوعموماً زندگی بھر کی قرضداری پر منتج ہوتے تھے یا اس سے بھی زیادہ بُری صورتِ حال پر، جیسا کہ بچوں کو غلامی کیلئے بچے دیئے پر کیونکہ ساجی تحفظ کے جال کمزور تھے اور نقصان کی صورت میں بیمہ کی مارکیٹیں غیر موجو تھیں، لہذا سود پر پابندی کی نہ بی شقیں ہمسایوں کے درمیان بلاسود قرض دینے کی حوصلہ افزائی کرتی تھیں اور زیادہ سود والے قرضوں کی طلب کی حوصلہ شکنی کرتی تھیں۔ (4)

127

تاہم، جب سرمایہ کاری کیلئے قرضداری قابلِ عمل ہوگئ تو سود کی پابند یوں نے ایک بہت مختلف قسم کی رُکاوٹوں کا ایک سیٹ عاکد کردیا۔ ان شرائط کے تحت، سود پر یکسر پابندی نے باہمی طور پر طے شدہ اُن سودوں کوروک دیا جن میں مناسب قسم کا سودشامل ہوتا تھا اوراس طرح معاشی بڑھوتری کو روک دیا۔ تاہم سود کی پابندیاں دونوں مذاہب میں کاروباری توسیع کے باوجود، صدیوں تک قائم رہیں۔ سود کی پابندیوں کا دونوں مذاہب میں قائم رہنا ایک ایسا معمہ ہے جس کا کوئی واضح جواب نہیں ہے۔ دونوں مذاہب میں، کاروبار کے تق میں بئی تشریحات وقتاً نو قتاً ہوتی رہیں، البندااس کا جواب محض یہ نہیں ہوسکتا کہ پھھندہبی فرامین کی نافر مانی ہوتی تھی یا مذہب کاروبار کے خلاف تھا۔ وہ سوالات جو جواب چا ہے ہیں یہ ہیں: سود کی پابندیاں مشرقِ وسطیٰ میں مغربی یورپ کی نبیت زیادہ عرصے تک کیوں قائم رہیں؟ کیا پچھلے ابواب میں تجویز کیا گیا ڈھانچہ ان پابندیوں کا حتی معاشی اور ادارہ جاتی اثر کیا تھا؟ یہ باب ان اختلافات پر روشیٰ ڈالٹا ہے؟ ان پابندیوں کا حتی معاشی اور ادارہ جاتی اثر کیا تھا؟ یہ باب ان سوالات کا جواب دیتا ہے۔ تاہم پہلے پچھتاریخی پس منظر ضروری ہے۔

اے ایمان والو! سود پرگزارہ مت کرو، اپنی دولت کوئی گُنا بڑھاتے ہوئے۔خداسے ڈرو تاکہتم فلاح یا وُ۔ (سورۃ العمران iii۔ 130)

129

وه جسے تم ربوا کے ذریعے بڑھانا چاہتے ہو، اُس میں اللہ کی برکت شامل نہیں ہوگی; البتہ وہ ز کو ۃ جوتم دیتے ہووہ تنہمیں کئی گنالوٹائی جائے گی۔ (سورۃ الرّوم xxx)

نظریاتی طور پر ،سود برمکمل یا بندی نے معاثی نتائج کونقصان دہ طریقے پر متاثر کیا ہوتا جب ایک دفعہ،اسلام کی پہلی جارصدیوں میں معاشی بھیلاؤ کے دوران سرمایہ کاری کیلئے قرض دینا قابل عمل ہو گیا تھا۔ تا ہم عملی طور پر یابندی کا مطلب پنہیں تھا کہ ہر مایہ کار سے تاجر کی طرف سر مائے کا بہاؤ بالکل ہی رُک گیا تھا۔اس طرح کے منافع بخش ماحول میں ،قرضخواہ آرام سے سود کی یابندیوں سے بیخ کے راستے تلاش کر لیتے تھے۔ تراکیب کاایک سیٹ جسے عام طور پر استعال کیاجا تا تھا، وہ سیدھی سادی تر کیبوں پرمشتمل تھا،جنہیں کیل کے نام سے جانا جاتا تھا (واجله حیله)، جسے یابندی سے بیخنے کی سہولت کاری کیلئے بنایا گیا تھا۔6 حیلہ کی ایک مشہور مثال، پہلے بیان کی گئی دوہری فروخت کی ہے، جواس طرح کام کرتی تھی:عبدل محمود سے 50 دینار کے عوض ایک قالین خریدتا ہے،اورمحمود فوری طور پریمی قالین عبدل سے 55 دینار میں واپس خرید لیتا ہے، جو کہ ایک سال میں قابل ادائیگی ہوتے ہیں۔خلاصہ یہ ہے کمجمود اینا قالین اپنے پاس رکھتا ہے۔عبدل سے 55 دینار وصول کرتا ہے، اور عبدل کوایک سال میں 55 دینار دینے کا یابند ہوتا ہے۔ پیظاہر ہے کہ یہ 10 فیصد سود پرایک قرض ہے،اس طرح کماس کا سود دونوں قیمتوں کا فرق ہے۔ کیکن چونکہ یہ سرکاری طور پرایک قرض نہیں ہے، بلکہ اس کی بجائے دوہری فروخت ہے، جو دونوں ہی اسلامی قانون کے مطابق جائز ہیں، لہذا دوہری فروخت قانون کے لفظی مفہوم کی خلاف ورزی نہیں کرتی، بشرطیکہ 50دینار قالین کیلئے ایک معقول قیمت ہو۔ یہ دوہری فروخت نو ویں صدی تک بہت عام تھی اورمسلمان مدینہ میں اسے اتنا پہلے جتنا کہ آٹھویں صدی میں اسے استعال کرتے تھے۔(7)

سود کی پابند یوں سے بیچنے کی دوسری صورتیں بھی عام تھیں۔ مثال کے طور پر الیی دستاویزات موجود ہیں، جو بی ظاہر کرتی ہیں کہ تیونس میں بارھویں صدی میں بہت سے قرض اور خریداریاں تھیں جن میں قرضخو او، کرنسی کی مختلف اشکال میں نبادلہ کر کے منافع بناتے تھے 8 عثانی

دور (1923-1929) میں، سودا کاری کی ایک عام شکل استگلال تھی، جو قرضدار کو ایسے ملوث کر لیتے تھے کہ وہ قرضدار کو ایسے ملوث کر لیتے تھے کہ وہ قرضنو اہ کوغیر منقولہ جائیداد کا کوئی ٹکڑا دے دیتا تھا، جومفر وضہ طور پر بطور فروخت ہوتا تھا، کین در حقیقت یہ ایک رہن ہوتا تھا۔ معاہدوں کی ایسی شکلیں عثانیوں سے بہت پہلے عام تھیں، اور خیل وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ زیادہ پیچیدہ ہوتے گئے، کیونکہ کاروباری سودا کاری زیادہ پیچیدہ ہوتے گئے، کیونکہ کاروباری سودا کاری زیادہ پیچیدہ ہوتے گئے، کیونکہ کاروباری سودا کاری زیادہ پیچیدہ ہوتی گئی۔

ندہبی عمال محض حیل کی اجازت دینے ہے آگے چلے گئے: وہ حکیل کی تخلیق کرنے میں بھی عملی حصہ لینے گئے۔ اتنا پہلے جتنا کہ دوسری اسلامی صدی ، ندہبی عمال نے حکیل کی مختلف شکلوں کو پہنچا سنے اوران کو تفکیل دینے پر مقالے کھے۔ 9 حکام نے اس طرح رواج پذیر کا روباری قانون کو اسلامی قانون (شریعہ) ہے ہم آ ہنگ کر دیا اگر چہ حمیل کی جائزیت، وقت اور جگہ کے لحاظ سے مختلف ہوتی رہی ، خاص طور پر مختلف فقہی مکاتب فکر میں ، لیکن عام طور پر اُنہیں سرکردہ ماہرین قانون کی طرف سے منظوری کی سندل جاتی تھی۔

یہ کوئی اتفاقی امر نہیں ہے کہ مشرقِ وسطی کی معیشتوں کا عروج، جیل کے ذریعے اسلامی قانون کی بڑے پیانے پرتعبیرات نو کا بھی دورتھا۔ سود کے قانون کی بڑے پیانے پرتعبیرات نو کا بھی دورتھا۔ سود کے قانون کی تعبیر نو کے تسلسل نے کا روبار کو پھلنے پھولنے کی اجازت دینے میں ایک کردار ادا کیا: زیادہ سودے واقع ہوتے اور لمبے فاصلوں کی تجارت بھی عام اور نفع بخش ہوگئی۔ پہلی چپار اسلامی صدیوں میں قانونی کچک ہر جگہ موجودتھی ادراس کا نتیجہ معاشی ترقی تھا۔

یہ سب کچھ چوتھی اسلامی صدی کے اختتا م کے قریب کسی مرحلے پر تبدیل ہوگیا۔ اسلامی قانون میں سود کی پسپائی پر مزید پیشرفتوں کی شہادت، اوراس کے نتیج میں ایسے سودوں کا ہونا جن میں برملا ضانت شدہ سود شامل ہودور وسطیٰ کے اسلام میں کاروباری اُدھار کو وسیج کرنے کا کوئی عام ذریع نہیں تھے۔

یہ بھی کوئی اتفاقی امرنہیں تھا، کہ سود کے قانون کی تعمیر نو میں سُست رفتاری، ضرب المثل ''اجتہاد کے درواز بے بند ہونے'' کے ساتھ بیک وقت واقع ہوئی، جس سے ہوتتم کے قوانین کی اسلامی تعبیر نو بہت زیادہ ست رفتاری کا شکار ہوگئ ۔ بارھویں صدی کے وسط تک، سود سے مشروط معاہدے بھی موجود تھے، لیکن فریقین یا تو کسی اور طرح کے معاہدے کے ذریعے ٹیکس وصول

اسلامی ممانعت سود کی تاریخ

کرتے ہیں کہ معاشی مفاد ہی غالب تھا۔ (13)

اسلامی تاریخ کے زیادہ تر جھے میں سود برقرض دینا بغیر کسی سزا کے خوف کے واضح طور پر ممکن تھا۔ جب تک فریقین کوئی حیلہ اختیار کرتے تھے، عدالتیں سودے کی پُشت پناہی کرتی تھیں، کہ کہیں قرض دار مکرنہ جائے۔ تاہم محض اس حقیقت کا کہ حیلے کے ذریعے قرض دینے کاعمل ایسے دوافراد کے درمیان ہوتا تھا جوایک دوسرے کو جانتے تھے، بیہ طلب نہیں ہے کہ بیہ چیز بینکوں جیسی بڑے پانے کی تنظیموں کی ترقی کیلئے مفیرتھی۔اس غرض کیلئے کہ عدالت کسی حیلے کی پُشت پناہی کرے،فریقین کوحقیقتاً حیلے کومکمل کرنا پڑتا تھا محض دوستوں یا ہمسایوں کیلیے ہی میمکن تھا کہ وہ ایبا کرنے سے احتر از کریں ، کیونکہ معاشر تی یابندیاں ہی ایک مضبوط محرک مہیا کرسکتی تھیں کہ وہ دوفریق جوایک دوسرے کو جانتے تھے قرض کو واپس کریں۔ یہی بات بینکوں جیسی بڑی تنظیموں کیلئے سیح نہیں ہے، جہاں قرض خواہ متعقبل کے خریداروں کو بہت کم جانتے ہیں، کسی حیلے کو نامعلوم تعلقداروں کے ساتھ بڑی بڑی رقموں کے لئے مکمل کرنا، قرض دینے کو بہت زیادہ غیر محفوظ اورمہنگا بنادیتا ہے۔اس کا مطلب ہے حیلے کوروبیمل لانے کیلئے سرمائے کا زیادہ خرچہ، زیادہ گرانی تا کہ قرضدار حیلے کے مکمل ہونے سے پہلے مکرنہ جائے، اور ناد ہندگی کا بہت زیادہ خطرہ کہ کہیں حقیقتاً حیلہ واقع ہی نہ ہو۔اس نے امانتوں کی رقمیں لینے اوران امانتوں کی رقموں پر کھلے بندوں سود لینے کوبھی بالکل ناممکن بنادیا۔

132

یہ جدید بینکنگ کے لازی اجزاہے بالکل ہی متناتض تھا۔ جدید بینک کسی نہ کسی طرح نگرانی میں ملوث ہوتے ہیں .....وہ اُدھار کھانے کے حساب کتاب کی پڑتال کرتے ہیں۔لیکن اُن کے یاس رجوع ہوتا ہے، کہیں ایبا نہ ہو کہ قر ضدار وعدے سے مکر جائے۔ جدید بینک امانتیں قبول کرتے ہیں، جوامانتیں جمع کرانے والوں کیلئے پُرکشش ہوتی ہیں کیونکداُن پر سودادا کیاجا تا ہے اور بینک ان امانتوں کوزیادہ منافع بخش کاروباروں میں لگاتے ہیں .....عموماً بینک کے دوسرے صارفین کوسود پرقرض دے کر۔ بہ ہرگرمیاں مشرق وسطی دورِ وسطیٰ کےابک سر مایہ کارکیلئے نبھانی بہت غیرمحفوظ اورمہنگی تھیں ۔لہذا بینک کی طرح کی کوئی چیز مقامی طور پرمشرق وسطی میں بھی وجود میں نہ آسکی۔ناصرف بینک غیرموجود وسائل کوجمع کرنے کی صلاحیت رکھتے تھے، بلکہ قرون وسطّی کے دور کی کوئی شہادت ایسی نہیں ہے، کہ کوئی افرادا پسے تھے، جن کامکمل پیشہ بینکنگ ہو،مغربی كرتے تھے ياسودكوكسى اور طرح سے چھياليتے تھ (10) اگر فريقين سودكي ادائيگي كونہ چھياتے، توایک فریق دوسرے کوعدالت میں لاسکتا تھا، جہاں بیسودا، بغیر مزید قانون نتیجے کے قابلِ ابطال

عثانیوں نے اس سے زیادہ سید ھے سود کے حامل قرض دینے کی اجازت دے دی۔ مثال کے طور بر، عثانی مفتی اعظم ابوسعود (1574-0.1490) نے ، ملائم بیرائے کے ناموں''سودا'' یا '' قانونی سودا'' کے تحت معتدل سُو دیر قرض دینے کی اجازت دے دی۔ وہ 15 فیصد سے زیادہ وصول کرنے کوایک جُرم سمجھتا تھا کہکن وہ مستثنیات کی اجازت کھلے دل سے دیتا تھا۔ (11) تیمور گران کی طرف سے جمع شدہ (2013)اور گران اور روبن کی طرف سے استعال کئے گئے (2017) اعدادوشار پہ ظاہر کرتے ہیں کہاستنبول میں سترھویں اوراٹھارویں صدیوں میں معتدل سود لینامعمول تھا.....نجی قرضوں پر حقیقی سود 19 فیصد کے لگ بھگ تھا.....اگر چہ معاہدے عام طور پرکسی نہ کسی ترکیب کا حوالہ دیتے ہیں۔اسی طرح اناطولیائی قیصری کے سترھویں صدی کے عدالتی ریکارڈوں کےمطالعہ میں، رونلڈسی جینتگز (Ronald C. Jennings) بیان کرتا ہے کہ قرض خواہ ، اسلامی قانون کے مطابق اور سیکولر قانون کے مطابق ، اور ججوں کی عدالت ، زہبی علما اورسلطان کی منظوری اوراجازت ہے،اُدھاریر با قاعد گی ہے سودوصول کرتے تھے۔لیکن جینتگر بیرائے دیتا ہے کہ تقریباً تمام سود کے حامل سود کے سی نہ کسی قتم کی ترکیب استعال کرتے تھے۔ (12) یہی بات ستر ھویں صدی میں، اہم کاروباری شہر برصہ کے بارے میں بھی صحیح ہے: 10 سے 15 فیصد کی حد کے درمیان سود جائز تھا،کیکن فریقین بنیادی طور پرایسے سود ہے کسی نہ کسی ترکیب کے ذریعے کرتے تھے۔

یہ بات ممکن نہیں ہے کہ زیادہ تر قرض خواہ الیی ترا کیب کی طرف رجوع کرتے۔ بہت ہی عالمانہ تصانیف پیظا ہر کرتی ہیں کہ اسلامی قانون کے بارے میں زبانی جمع خرج ..... بجائے حقیقی طور برتر کیب کواستعال کرنے کے ..... پوری سلطنت عثمانیہ میں جاری وساری تھا۔ مثال کے طور یہ، وقف کے متولّیوں کی طرف سے قرضداروں سے ضانت طلب کی جاتی تھی جو بہ ظاہر کرتا ہے ۔ کہوہ براہ راست سود پر قرض دیتے تھے۔عدالتیں برصہ میں نقذی اوقاف کی طرف سے استعال کی جانے والی قانو نی دستاویزات کونشلیم کرتی تھیں،کیکن اُن کی نسبتاً مستقلِ منافع جات بیرظاہر

بیئنگ سے متعلقہ بہت سے عناصر، مشرقِ وسطیٰ کے قرونِ وسطیٰ اورابتدائی جدید دور میں بالکل معدوم تھے۔اس کی غیر موجود گی میں، قرض خواہ بنیا دی طور پر شراکت داری کے ذریعے قرض دیتے تھے، جو حجم اور سرمایہ کے خریج کے لحاظ سے چھوٹے رہتے تھے۔ (14)

133

اوپر حوالہ دیئے گئے اعداد و ثمار، بینکنگ کے نقدان کی ایک اور شہادت مہیا کرتے ہیں۔ جینگر کے عثانیہ کے بارے میں اعداد و ثمار بیاشارہ کرتے ہیں کہ زیادہ تر قرض چھوٹے ہوتے سے۔ قرض و غواہ عمواً غریب ہوتے سے، اور قرض خواہی انتہائی غیر مرکز تھی۔ نہ تو بینک کا نہ ہی رقم قرض دینے والوں کا بڑا طبقہ موجود تھا۔ تمام قرض کا 79 فیصد افراد لیتے سے اور تمام قرض کا 99 فیصد منفر دافراد پیش کرتے سے۔ (15) گران کے (2013) کے عثانی اعداد و ثمار کے سیٹ میں ، تمام قرض حیے بیافقدی اوقاف کی طرف سے میں ، تمام قرض حیے و نقدی اوقاف ایک عثانی ادارہ جاتی جد سے مازی تھی ، جو بیکوں کی جگہ لے سکتی متحی رائین اس نے بیجگہ نہ کی الجذابی مزید بحث و مباحثے کا جواز بن سکتا ہے۔

وقف یامقد سنظیم کا ادارہ، پہلی اسلامی صدی ہے ہی موجود تھا۔ ابتدائی طور پر اوقاف کے اثاثوں کوغیر منقولہ ہونا چاہئے تھا، کیکن آٹھویں صدی کے آغاز میں اس تقاضے کوئرم کر دیا گیا، اور عثمانی دور میں، وقف کے فنڈوں کو استعال کرتے ہوئے قرض دینے کی اجازت دینے کیلئے، مزید نرم کر دیا گیا۔ (16) ہی قرض خواہ اوقاف یا نقذی اوقاف ابتدائی طور پر ایسے کام کرتے تھے: وقف کامینجر اس کے عطبوں کے سرمائے کو بہت سے قرضداروں میں بطور قرض تقسیم کر دیتا تھا اور اس کے سرمائی کاری کے منافع کو ساجی اور فدہی مقاصد کیلئے صرف کرتا تھا۔ نقذی وقف کا بانی قرض پر شرعی پابندی کی خلاف ورزی کئے بغیر منافع کما تا تھا، اس طرح کہ وہ قرض گم پی داریا قانونی حلے کے ذریعے دیتا تھا۔ (17)

سرکردہ قانونی ماہرین ہمیشہ نقدی او قان کی منظوری نہیں دیتے تھے۔ نقدی او قان کیونکہ بنیادی طور پر اپنی آمدنی سود کے حامل قرضوں سے حاصل کرتے تھے۔ لہذا بیزاع کوجنم دیتے تھے۔ تاہم، کیونکہ نقدی وقف عام اور مالیاتی لین دین کیلئے لازی ہوگئے، لہذا قانونی ماہرین اُن کی جائزیت کو قبول کرنے کیلئے زیادہ آمادہ تھے۔ ایک واقعے نے، جے'' نقدی وقف کے تنازع' کے طور پر جانا جاتا ہے، جو سولھویں صدی کے زیادہ تر جھے میں چاتا رہا، اُن کی حتی

قبولیت حاصل کرلی۔ یہ تنازعہ 1545 میں عروج پر پہنچ گیا۔اس کے بعد کہ جب ایک قانون دان نے نقدی وقف اس وقت تک اچھی نقدی وقف اس وقت تک اچھی طرح مضبوط ہو چکا تھا۔ مفتی اعظم ابوسعود نے اس رائے کی مخالفت کی ،اوراُس کی رائے غالب آگئی۔ابوسعود کا حتی تعلق اُس کے قانون متن سے نہیں تھا، بلکہ اُس کے ساتھ تھا جوعوا می استعال میں تھا اور لوگوں کی بھلائی کیلئے تھا، جس کا نتیجہ واضح طور پر نقدی اوقاف کو قائم کرنے کی صورت میں نکلا۔(18)

یہ واقعہ پیظا ہر کرتا ہے کہ اسلامی قانون کسی ''غیراسلامی'' کام کے زبر دست مطالبے کے رقب میں گیدارتھا۔ لیکن بیر قبمل میں گیدارتھا۔ لیکن بیر قبمل میں گیدارتھا۔ لیکن بیر قبمل میں نقدی وقف .....جما اُن پابندیوں کا مظہرتھا جو وسیح تر سیاسی معیشت کے توازن کی طرف سے مقرر کی گئی تھیں، جہاں نمہی حکام حکمرانوں کو حکمرانی کا جواز بخشتے تھے۔ بایزید دوم (1512-1481) کے عہد میں اسٹبول میں نقدی اوقاف کی تعداد مسلسل بڑھتی رہی:1505 میں زمینی اوقاف سے زیادہ نقدی اوقاف قائم ہوئے اور 1533 تک مسلسل بڑھتی رہی :1505 میں زمینی اوقاف سے زیادہ نقدی اوقاف کی مقبولیت ناصرف بینکوں نقدی وقف اسٹنا کی بجائے ایک قاعدہ بن گیا۔ (19) نقدی اوقاف کی مقبولیت ناصرف بینکوں ایسے دوسرے متبادلات جو سود کی حامل طلب کو پورا کرنے کے قابل ہوتے ، کے فقدان کی وجہ سے بھی تھی ، جہاں قانون دان اُن کی اجازت دیتے تھے، وہ رقم قرض دینے والوں کو اسلامی قانون کے اندر کام کرنے کی اجازت دیتے تھے۔ وہ رقم قرض دینے والوں کو اسلامی قانون کے اندر کام کرنے کی اجازت دیتے تھے۔ وہ رقم قرض دینے والوں کو اسلامی قانون کے اندر کام کرنے کی اجازت دیتے تھے۔ وہ رقم قرض دینے والوں کو اسلامی قانون کے اندر کام کرنے کی اجازت دیتے تھے۔ وہ رقم قرض دینے والوں کو اسلامی قانون کے اندر کام کرنے کی اجازت دیتے تھے۔ وہ رقم قرض دینے والوں کو اسلامی قانون کے اندر کام کرنے کی اجازت دیتے تھے۔ وہ رقم قرض دینے والوں کو اسلامی قانون کے اندر کام کرنے کی اجازت دیتے تھے۔ وہ رقم قرض دینے والوں کو اسلامی قانون کے اندر کام کرنے کی اجازت

وقف مینجر کی طرف سے شریعت کیلئے اعلی قتم کے زبانی خرج کی وجہ سے نقدی وقف، وقف کے نظام میں شمولیت کے نظام میں شمولیت کے ذریعے گناہ کے الزام سے بری کردیا گیا۔ کیونکہ وقف کے نظام میں شمولیت کی وجہ سے اُنہیں کسی حد تک تقدیں کا درجہ حاصل ہو گیا۔ تاہم اس خصوصیت کا مطلب بھی یہی تھا کہ وہ مغربی بینکوں کی نسبت بہت زیادہ پابند بول میں جکڑے ہوئے تھے، کیونکہ مینجر وں کو وقف کے منافع جات کو پہلے سے مخصوص شدہ ساجی اور فرہبی مقاصد کیلئے خرج کرنا ہوتا تھا۔ اگر چہ ان سرمایہ کاریوں نے معاشرے کیلئے خاصی بہتری کی ہوگی، لیکن، انہوں نے وقف مینجر وں کو ایک نا اہلیا نہ طریقے سے فنڈوں کی سرمایہ کاری کرنے پر مجبور کیا، کیونکہ وہ فنڈوں کو کسی دوسرے طریقے سے بڑھ کریے استعال نہیں کرسکتے تھے۔ سب سے بڑھ کریے دوسرے طریقے سے انتہائی منافع بخش موقع کیلئے استعال نہیں کرسکتے تھے۔ سب سے بڑھ کریے

### سُو دېرعيسانی پابنديوں کی تاريخ

اسلامی اور عیسائی، سود کی تاریخوں کے درمیان بہت سی مشابہتیں ہیں۔ دونوں مذاہب نے قبل جدید دور میں سود کی ممانعت کی۔اگر چہاس کی ممانعت عیسائی مٰدہب کا بنیاد کی حصہٰ ہیں ۔ تھی۔ چوتھی صدی سے پہلے، کلیسانے سود کے معاملے پر بہت کم کچھ کہا۔ (21) سود برقرض دینے کی بُرائیوں کو اختیار کرنے والا اصول ابتدائی یہودی عیسائی روایت میں موجود تھا،کیکن بائبل (New Testament) میں سود کی کوئی واضح ممانعت نہیں تھی۔سود کی بڑے پہانے پر مذمت چوتھی صدی کے آغاز میں شروع ہوئی، جب متعدد چرچ کونسلوں اور سائناڈ زنے اسے ایک مہلک بُرُم قرار دیا ۔ایلویرا (306) ، کاریٹنج (348-345) ،لوڈیشیا (372) ، ہیو (393) آرس (443) اور ٹیرا گونا (516) کی 9 کلیسائی کونسلوں نے کلیسا کے لوگوں کی طرف سے سود برقرض دینے کی ممانعت کی ،اگر چہ ایک عام اصول کے طور پراسے ایک اخلاقی فرض کے طور پرتمام عیسائیوں کومنع کردیا گیا۔ (22) فیصلہ گن لمجہ 325 میں آیا، جب ایک سود مخالف قانون نکا ئیا (Nicaea) میں ہونے والی پہلی عالمی عیسائی کونسل میں شامل کرلیا گیا۔ چھوٹی کلیسائی کونسلوں کے برعکس جن کا اطلاق صرف مخصوص علاقوں پر ہوتا تھا، اس کونسل نے ایسے عقائد وضع کئے جو ہمہ گیر طور پر لا گو ہوتے تھے،اوراس طرح اس نے سود لینے کے گناہ کو پوری عالم عیسائیت میں قائم کر دیا۔ (23) یانچویں صدی کےمغربی سلطنت رُوما کے زوال اور دسویں صدی کے اواخر میں کاروباری انقلاب کے آغاز کے دوران، کاروبار محدود تھا،اور زیادہ تر قرض خرچ کیلئے جاتے تھے۔نتیجنۂ کلیسا کوسود کی پابندی پر دوباره غور کی ضرورت کم ہی تھی .....سیکولر حکام .....بشمول شارکمین ۔ نےعمومی طور پر کلیسا کی طرف ہے سود کی تمام مشکلوں پر پابندی کی حمایت کی ۔ تا ہم کاروباری انقلاب کے آغاز کے ساتھ، معاشی ماحول تبدیل ہوگیا ..... جب پورپ میں تجارت بحال ہوئی، تو سرمایہ کاری کیلئے قرض دینا زیادہ اہم ہوگیا: قرونِ وسطی کا مور خ رابرٹ ایس لویز (Roberts. )

کہ، وتف کا قانون نقدی اوقاف کو، اپنے کاروبار کو بڑھانے اور اس کی شاخیں بنانے سے روکتا تھا، کیونکہ اُن سے یہ نقاضا کیا جاتا تھا کہ وہ کاروبار سے حاصل ہونے والی رقم کو پہلے سے مخصوص مقاصد کیلئے خرج کریں بجائے اُس کو وقف میں دوبارہ سرمایہ کاری میں لگانے کے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ مل جس کے ذریعے تی ہتر تی ہتر تی کوجنم دیتی، کچل دیا گیا، اور ایسے وقف چھوٹے ہی رہے۔ لہذا نقدی اوقاف بھی کوئی۔ ایسی شکل اختیار نہ کر سکے جو دور سے بھی جدید بینکوں سے مشابہہ ہوتی۔ تاہم، ایسا عمل مغربی یورپ میں دسویں سے لے کر چودھویں صدیوں تک، اُن مختلف محرکات کی وجہ سے واقع ہوا جو سود پر قرض دینے کے ساتھ منسلک تھے۔

135

(Lopez یہ کہتا ہے کہ '' بے دریغ قرضہ کاروباری انقلاب کیلئے بہت بڑا گڑ ک تھا'' (24) بہت حدتک مشرق وسطی کی مانند، اس کا مطلب بیرتها که سود کی یابندیاں معاشی ترقی کیلئے ایک روک ثابت ہوئیں،سیاسی اور مذہبی حکام اس طرح متضا داہداف کے درمیان معلّق تھے،معاثی ترقی کو آ گے بڑھائے .....جس کالاز ماً اُنہیں نے اپنا حصہ لینا تھا.....اور قانونی اوراصولی ہم آ ہنگی کو برقر ارر کھنے کے درمیان ۔

137

مشرق وسطی کے زہبی حکام نے اسی طرح کی صورتِ حال کا جواب پہلی چار اسلامی صدیوں میں، گریز کی الیی راہوں کی اجازت دے کر دیا، جنہوں نے نمایاں طور پراصول کی حکم عدولی نہ کی۔ کلیسا نے اس کے اُلٹ نقطر ِ نظر اپنایا، کم از کم ابتدائی طوریر، بارھویں اور تیرھویں صدیوں میں سود کی یابندیوں کو تحت کر کے ۔ کلیسا نے دوسری، تیسری اور چوتھی لیٹران کونسلوں (1179) 1139, اور 1215) میں ایسے احکام جاری کئے جنہوں نے سودخواروں کو کلیسا سے خارج کرنے پر یابندی لگادی، سودخورول کی عیسائی قطعات زمین میں مدفین سے انکار کر دیا، اور سودخواروں کی نذروں یر یابندی لگادی۔ ( 25) کلیسا نے بارھویں صدی کے اواخر میں ان یابندیول کواور سخت کردیا، جب یوب یوجین سوم (Eugene III) (1145-1153) اور یوب الیگزیندرسوم (Alexander III) (Alexander) نے رہن کوممنوع قرار دے دیا، ایک اہم ر خنے کو بند کرتے ہوئے جواس یابندی ہے بیخے کیلئے استعال کیا جاتا تھا۔ ایلگزینڈرسوم اور ار بن سوم (Urban III) (4185-1187) نے بیقرار دیا کہ بُرم کا تعین کرنے والی چیز نیت کھی نہ که اُس کی بیئت 1234 میں یوپ گر نگوری نم (Gregory IX) نے اپنی ڈی کرٹیلز (Decretales) (بوپ کے فرامین کا مجموعہ ) جاری کیا جس نے ہمیشہ کیلئے سودخوروں کو شہری حقوق ہے محروم قرار دے دیا ( اُنہیں عوامی عہدہ ، اعزازات یا عدالتوں میں شہادتیں دینے کے نااہل قرار دے دیا) شنرادوں کوسودخوروں کواپنی سلطنت سے نکالنے، مالکان جائیداد کوسود خوروں کواپنی جائیداد کرائے پر دینے کا حکم دیا اور سود خوروں کی وصیتوں اور ایمان کے اقرار کو منسوخ قرار دے دیا۔ (26) سادہ الفاظ میں، پوری بارھویں اور تیرھویں صدیوں کے دوران، کلیسا کی''سود کےخلاف مہم'' کا خلاصہ کسی بھی شکل میں شدید ممانعت کی شکل میں آگیا۔اور قرض خواہ کو بدترین شم کے گنہگار کے ساتھ منسلک کر دیا گیا۔

ان مزمتوں کے باوجود، متعدد سیکولر حکمرانوں نے تیرھویں صدی میں درمیانہ سود کی احازت دے دی،اورایسے قوانین وضع کئے جنہوں نے محض سود کی قانونی حدودمقر کیں ۔متعدد حکمرانوں نے کم از کم جزوی طور پرایسے قوانین ذاتی وجوہات کی بنایر جاری کئے۔ بہت سے حکمرانوں کو قرض تک رسائی کی ضرورت تھی ، جواکثر اوقات جبری قرضوں سے حاصل کیاجا تا تھا۔ایسے قرضے، جو تیرھویں صدی سے وینس، جینووا، سینا، اور فلورنس میں معروف تھے، غیر متنازعہ تھے اور اُن پرنسبتاً کم سود وصول کیا جاتا تھا۔ (27) سیکولرشنرادوں کو دیئے جانے والے بڑے قرضے کم محفوظ تھے اوراُن میں ناد ہندگی عام تھی ،اوراس کاعکس اُن سود کی شرحوں میں نظر آتا تھاجووہ وصول کرتے تھے۔

پورے مغربی بورپ میں حکمران یہودی ساہوکاروں کو اجازت دیتے تھے اور سود پر قرضہ دینے کیلئے عیسائی مرتہوں کا انتخاب کرتے تھے۔مشہور ترین ساہوکارنومبارڈ تھے، جو تیرھویں صدی کے وسط میں پورے پورپ میں تھلے ہوئے تھے۔لومبارڈ ی سے تعلق رکھنے کی وجہ ہے،وہ جہاں کہیں بھی کام کرتے تھے۔اُنہیں غیرمکی سمجھاجا تا تھااوراُن سے مقامی مہاسیٹھوں کی طرف سے اجازت نامہ حاصل کرنے کا تقاضا کیا جاتا تھا۔ برجز میں ،لومبارڈوں کو 1281 میں دیئے جانے والے پہلے اجازت نامے واضح طور پرییشرط عائد کرتے تھے کہ سود کی اجازت نہیں ہے اور بصورتِ دیگر بھاری بُر مانوں کی سزا دی جاتی تھی۔ تا ہم، بیببُر مانیسال میں ایک دفعہ ادا کرنا ہوتا تھا، قطع نظر بے ضابطگیوں کی تعداد کے ..... جواس بات کا واضح اشارہ ہے کہ بیر عایت سود کی اجازت دے رہی تھی نہ کہ اسے منع کررہی تھی۔ 28 پیشرط محض بچیس سال بعدختم کردی گئ:1306 میں مینسپل حساب کتاب میں یہ بیان کیا کہ حومبارڈون کو دو پینی کی ہفتہ وارشرح پر قرض دینے کی اجازت بھی، جو کہایک یاؤنڈ فی ہفتہ بنتی تھی (1/3 43 فیصد سالانہ) اوراس سے زیادہ نہیں۔ 1/3 43 فی صد سالانہ کی سود کی حدود صرف اکیلے برجز میں نہیں تھیں بلکہ پورے مغربی یورب میں ہر جگه موجود تھیں، بشمول ماقی ماندہ زیریں ممالک کے، جبیبا کہ شالی فرانس، مغربی جرمنی، کا سائل اور ایرا گون۔ پورے مغربی پورپ میں مرتہوں کی طرف سے مقامی حكمرانوں كوادا كئے جانے والے بُر مانوں كو با قاعدہ لائسنس فيس ميں تبديل كرديا گيا، جوكہ ماليات كاايك انهم ذريع تقي \_ جوا كثر اوقات سابهوكاروں كيلئے بہت كم نقد منافع حجھوڑتی تقی \_اس

#### قانونی انتهائی مکنه مقداریں رہن کی دُ کا نیں

| قانونی زیادہ سے زیادہ شرح%15        | بارهوين صدى كااختتام | ميلان    |
|-------------------------------------|----------------------|----------|
| قانونی زیادہ سے زیادہ شرح %12.5     | 1228                 | وبرونا   |
| قانونی زیادہ سے زیادہ شرح %10       | تیرهویں صدی کا وسط   | صقليه    |
| قانونی زیادہ سے زیادہ شرح %20       | 1270                 | موڈ بینا |
| قانونی زیادہ سے زیادہ شرح %15       | تیرهویں صدی          | جينو وا  |
| قانونی زیادہ سے زیادہ شرح %1/3 43   | تیرهو یں صدی         | انگلستان |
| قانونی زیادہ سے زیادہ شرح %300      | تیرهویں صدی          | پرووینس  |
| تیرهویں: قانونی زیادہ سے زیادہ شرح  | تيرهويں چودھويں صدى  | جرمنی    |
| 173%; چورهو ي                       | •                    |          |
| قانونی زیادہ سے زیادہ شرح %1/3 43   |                      |          |
| قانونی زیادہ سے زیادہ شرح %1/3 43   | 1306,1404,1432       | 7.1.     |
| 1311: قانونی زیاده سے زیاده شرح %20 | 1311, 1361           | فرانس    |

138 سُود پرعیسائی پابندیوں کی تاریخ

حکمران ، مٰدہباور دولت

کے بدلے میں حکمران مرتہ نوں کی اجارہ داریوں کونا فذکرتے اور اُنہیں قائم رکھتے تھے اور اُنہیں دوسرے قانونی تحفظ اور خدمات مہیا کرتے تھے۔ 29۔ جدول 4.1 تیرھویں تا پندرھویں صدی ایسے سود کے قوانین کا ایک نمونہ پیش کرتی ہے۔

جدول 4.1: اواخرقرون وسطى كمغربي يورب مين سود كقوانين

| قانون                  | تواريخ                              | مقام                 |
|------------------------|-------------------------------------|----------------------|
|                        | انتهائی مکنهٔ مقدارین، عمومی قوانین | قانونی انتهائی ممکنه |
|                        |                                     | مقداري كاتالونيا     |
|                        | دسویں صدی; قانونی سب سے زیادہ شرح   | دسوين صدى:1235       |
|                        | 12.5% و 235 اعيسائيوں نے            |                      |
|                        | 12% پر قرض دینے کی اجازت دے دی۔     |                      |
| روایاً % 0 2 پر قرضے،  | بارهویں تا چودھویں صدی              | وينس                 |
| عدالتول نے 12%-15      |                                     |                      |
| شرح مقرری۔             |                                     |                      |
| صرف بهت زیاده سود،     | بارهویں تا پندر هویں صدی            | انگلستان             |
| جو کہ سزا کے تابع تھا۔ |                                     |                      |
| یبودی اور مسلمان       | 1241                                | اريےگان              |
| % 20 تک محدود، عیسائی  |                                     |                      |
| 12% تک محدود           |                                     |                      |
| قانونی زیادہ سے زیادہ  | 1241                                | قرطبه                |
| شرح%12.5               |                                     |                      |
| قانونی زیادہ سے زیادہ  | 1250                                | اشبيليه              |
| شرح%12.5               |                                     |                      |

141

معاشی تاریخ میں تحقیقات، جلد 47 نمبر 2، چیرڈ رُوبن'' تمسکاتِ ادائیگی، سود کی پابندیاں،
اسلام اور عیسائیت میں غیر شخص تبادلہ'' صفحات 227-213 , 2010، میں سے ایلسو ئیر
اسلام اور عیسائیت میں غیر شخص تبادلہ'' صفحات 2010, 213-221، میں سے ایلسو ئیر
Elsevier
(Cipolla) کی طرف سے اجازت کے ساتھ دوبارہ چھاپا گیا میز کیلئے ذرائع ہیں ڈی روور
(Cipolla) لین (Lane) (سفحہ 66-61-63) کیولا (Grice) کیولا (Grice) کیولا (112-11) گرائس ہی سن (1967) و مورد (112-11) گرائس ہی سن (1967) کیولا (Helmholz) کیولا (1986) (Helmholz) کوئی (1986) (Helmholz) کوئی (1986) (Helmholz) ہیلم ہولز (1986) (Helmholz) کوئی اینڈ جولنین لیبروئیر (Gelpi and کیورکری کیورکرکی) اور گیلی اینڈ جولنین لیبروئیر (Gelpi and کیورکرکی)

بہت ہی جگہوں پر جائز ہونے کے باوجود، ابھی تک سود پر قرض دینا کلیسا کی طرف سے واضح طور پر ممنوع تھا۔ لہذا ہے بات جران کُن نہیں ہے کہ یور پی ساہوکاروں نے بھی، اپنے مشرقِ وسطیٰ کے مثیلوں کی طرح قرض دینے کے متبادل میکا نئے تلاش کر لئے۔ ابتدائی متبادلات جائز مقاصد کیلئے شروع ہوئے۔ اس کی مثالوں میں شامل ہے۔ شراکتیں (سوسا بھازیا ئمنڈا) اور سیس مقاصد کیلئے شروع ہوئے۔ اس کی مثالوں میں شامل ہے۔ شراکتیں (سوسا بھازیات کی خصوصیات سود کے حامل قرضوں کے مشابہ تھیں اور بیکاروباری تعلقات میں گہرے طور پر رچ بس گئیں۔ کے حامل قرضوں کے مشابہ تھیں اور مذہبی علما کیلئے پہلا حقیقی مسلہ پیش کیا، کیونکہ کوئی بھی شخص، کلی طور پر سرمائے کو نقصان کے خطرے میں ڈال کر، شراکت داری سے منافع حاصل کرسکتا تھا۔ یہ مسئلہ 1270 سے 1450 کے دوران بحث مباحثوں کے ایک سلسلے کے نتیج میں حل کرسکتا تھا۔ یہ مسئلہ 1270 سے 1450 کے دوران بحث مباحثوں کے ایک سلسلے کے نتیج میں حل ہوا، جب سوسا بھاز کو عیسائی فکر کے تناظر میں جائز قرار دیا گیا۔ اس طرح کہ اس میں نقصان کو

صلے کی بنیاد کے طور پراستعال کیا گیا۔ تاہم کلیسانے اس جواز کوعموئی طور پرسود کے حامل قرضوں

تک نہ پھیلایا اس نے صرف سوسا کھا زکیلئے گنجائش پیدا کی ، جواس وقت تک کاروبار کیلئے ضروری

تھا۔ اسی طرح سینس کوبھی نہ ہبی حکام کی طرف سے عیسائی فکر کے تناظر میں جائز قرار دیا گیا۔
سینس ایک سالیانہ کی مانند تھا۔ اورا شرافیہ اور کسانوں دونوں کیلئے طویل مدت کی سرمایہ کاری کیلئے
ایک معمول کی شکل تھی ، خاص طور پر فرانس اورا ٹلی میں (30) جب رقم کی معیشت پھلی پھولی ، تو
قرض داروں نے ادائیگیوں کونقدی میں منتقل کردیا اور سینس سود کے حامل قرض سے مشابہ ہوگیا۔
جس کی شرحیں 4 فیصد سے 10 فیصد تک تھیں۔ (31) پوپ انوبینٹ چہارم (Innocent4) نے
جس کی شرحیں 4 فیصد سے 10 فیصد تک تھیں۔ (31) پوپ انوبینٹ چہارم (Innocent4) نہ کیا۔
کیسا نے آخر کاراس کیلئے عیسائی فکر کے اندر جواز تر اش لئے ، اگر چہاس نے جواز وں کا اطلاق
کلیسا نے آخر کاراس کیلئے عیسائی فکر کے اندر جواز تر اش لئے ، اگر چہاس نے جواز وں کا اطلاق
کینس پر کیا ، جواس فدر رواج پزیر ہو چکا تھا کہ ''کوئی بھی شخص اس کے برعکس کوئی معمول کسی سیئنس پر کیا ، جواس شکر اسکا تھا۔ 23

سوسائلاز اورسینس اپنے وسع پیانے کے استعال اوران کی کار وباری ضرورت کی وجہ سے جائز قرار پائے۔ اس کا مطلب بینیں کہ وہ اسلامی خیل کی طرح کی'''تراکیب''تھیں جنہیں سود کی پابندی سے بیخنے کیلئے شعوری طور پر استعال کیا جاتا تھا۔ ان سودوں میں ایسے اخراجات اور نقصان کے خطرات سے کہ جومکنہ طور پر، اُن لوگوں کیلئے جوانہیں ان کے فطری مقاصد کے علاوہ استعال کرتے تھے۔ زیادہ تر پوشیدہ منافع جات کو ختم کردیتے تھے۔ تا ہم سوسائلاز اور سینس کو جواز بخشنے والے دلائل، عیسائی سود کے نظر بے کو ڈھالنے میں اہم تھے۔ کلیسانے بعد میں ان دلائل کو کواز سودوں کے سیٹ کو بڑھانے کیلئے استعال کیا۔

جب تیرهویں اور چودهویں صدیوں میں کاروبار مزید پھیلا، اور جب وینس اور چینھ کے تاجر بحیرہ روم اور پورے ہر اعظم میں کاروبار کررہے تھے، تو یہ بات زیادہ سے زیادہ عیاں ہوگئ کہ کلیسا کے سود کی پابندیوں کا کاروبار پر عملی طور پر اثر پڑر ہاتھا۔ یہ چیز ساہوکاروں کے سود کی پابندیوں سے بیخنے کے طریقوں سے منعکس ہوتی تھی۔ سوسا کا زاور سینس کے برعکس، جنہیں جائز مقاصد کیلئے استعال کیا جاسکتا تھا۔ ساہوکاروں نے ایسی مالیاتی دستاویزات کو استعال کرنا شروع کردیا تھا، جن کا بنیادی مقصدیا بندی سے بیخنے کی راہ نکالنا تھا۔ اس کی ایک مثال تیرا معاہدہ تھا،

کئے گئے سود پر کھلے بندوں قرض دیتے تھے، لہذا یہ توامی لائسنس یا فقہ مرتہ نوں کے غائب ہونے کا سبب بنے اور غریوں کے لیے اخراجات کے لیے قرضوں کا بنیادی ذریعہ بن گئے۔ بلاشبہ، لوئی جی پاسکلی (Luigi Pascali) (2016) کی طرف سے پیش کیا گیا مطالعہ یہ ظاہر کرتا ہے کہ قرضوں تک زیادہ رسائی، جومونے کی طرف سے پیش کی گئی، کا ایک ایسا اثر تھا جو آج تک قائم ہے۔۔۔۔۔ وہ علاقے جن میں ماضی میں مونے موجود تھے اب فی کس زیادہ بینکوں اور قرض کی زیادہ دستیابی کے حامل ہیں۔(35)

جوتین مختلف قسم کے سودوں پر ششمل تھا: ایک شراکت کا معاہدہ (Societas)، شراکت کی بنیادی رقم پر بیمہ، اور ایک ایسا معاہدہ جس میں ایک شخص ایک غیر بقینی مستقبل کے فائدے کو ایک کم بقینی فائدے کے بدلے بیچ دیتا تھا۔ ہرانفرادی معاہدہ صحیح تھا، کیکن جب بدا کشھے ہوجاتے ۔ تو بدایک نقصان سے مبرا قرض کی نقل بن جاتے تھے۔ دوسرے مثالوں میں رہی بلا معاوضہ تبادلہ اور بناوٹی بکریاں شامل ہوتی تھیں۔ یہ معاہداتی شکلیں آخر کارعیسائی مذہبی حکام کی طرف سے جائز قرار دے دی گئیں، اکثر اوقات انہیں دوسرے جائز معاہدوں کی شکل میں صل کر کے۔ اہل کلیسا فرار دے دی گئیں، اکثر اوقات انہیں دوسرے جائز معاہدوں کی شکل میں صل کر کے۔ اہل کلیسا کی معمولات کی اجازت ایسے، نظریاتی تصورات کو اپیل کر کے، دیتے تھے، جیسا کہ Lucrum) اور معمولات کی اجازت ایسے، نظریاتی تصورات کو اپیل کر کے، دیتے تھے، جیسا کہ موقع کی گئیت ایڈ بھے سمجھ (Adam Smith) سے پہلے کی اصطلاح ہے۔ Damnun وکیلے ایڈ بھے سمجھ (بھادی طور پر دریہ کی جانے والی ادائیگی کی سزا)، جن میں سے کوئی تھیں۔ (اور جونیادی طور پر دریہ کی جانے والی ادائیگی کی سزا)، جن میں سے سب بہت تیزی سے مذہبی حلقوں میں رواج پاگئیں، اور کلیسا کی، پابندی کی سرکاری نرمی کی پیشن سب بہت تیزی سے مذہبی حلقوں میں رواج پاگئیں، اور کلیسا کی، پابندی کی سرکاری نرمی کی پیشن سب بہت تیزی سے مذہبی حلقوں میں رواج پاگئیں، اور کلیسا کی، پابندی کی سرکاری نرمی کی پیشن گوئی کرتی تھیں۔ (33)

143

 کرنے کے خساروں پر قابو پاسکتے۔

لہذا دو بنیا دی قو تیں تھیں جو، سود کی پابندیوں میں تبدیلی کے مطالبے کومتاثر کررہی تھیں۔ پہلی قوت تہد میں مضمر معاشی حالات پر مشتمل تھی: جہاں بڑے پیانے کی سر مایہ کاریوں کے منافع بخش مواقع دستیاب تھے، وہاں سود کے حامل قرضوں کی طلب زیادہ تھی اور اس طرح سود کی یابندیوں میں نرمی کی طلب بھی زیادہ تھی۔ دوسری قوت قرض دینے کی لا گتیں تھیں ..... دُنیاوی اور اخروی .....زیاده تر پورے مشرقِ وسطیٰ کی تاریخ میں '' دوہری لاگت'' کی موجودگی ، جومشتر کہ طور یر حکمرانوں اور مذہبی حکام کی طرف سے لا گو کی جاتی تھی، ان خلاف ورزیوں کے فوائد پر حاوی تھیں ۔خلاصہ پیر کہ سود مخالف قوانین اور یالیسیوں میں تبدیلیوں کی طلب نہ ہونے کے برابرتھی۔ ساہوکاروں کے اقدامات، اس وسیع تر توازن کا صرف ایک جزوی حصہ تھے۔جس میں اسلامی نظریه جمود پذیر ہوگیا۔ایک دوسرااہم جزویہ تھا کہ مسلمان حکمران کسی ایسی چیز کی اجازت دینے کیلئے، جو زہی حکام کی اجازت سے مادرا ہو، کوئی ترغیب محسون نہیں کرتے تھے۔مسلمان حکمران سود کو جائز قرار دینے کے معاملے میں ایک مخصہ کا شکار تھے.....ایک طرف اگر وہ ساہو کاروں کو کھلے بندوں سود لینے کی اجازت دیتے توانہیں فائدہ ہوتا تھا۔ زیادہ تیزی سے بڑھتا ہوا کاروباراُن کےٹیکس کی بنیاد کو بڑھانے کا سبب بنتا۔ جوانہیں مذہبی اشرافیہ کی طرف سے مہیا کردہ توسيع اقتدار بركم انحصار كرتے ہوئے اپنے اقتدار كوتوسىج دینے كا موقع مہيا كرتا۔ ليكن كھلے بندول سود کی اجازت دینے کا خسارہ بہت زیادہ تھا، کیونکہ اُن کے اقترار کی جائزیت اسلامی قانون کی اُن کی اطاعت پر منحصر تھی۔ اسلامی اصول یہ بیان کرتا ہے کہ اچھے مسلمانوں کو اُن حكرانوں كى بيروى كرنى جانے جواسلام كے مطابق عمل كريں اورايسے حكمرانوں كا جواليانه كريں تخة ألث ديا جانا چاہیے۔لہذا، حکمران ایسے اعمال کی اجازت دے کرخوش تھے جوصریحاً اسلامی قانون کی خلاف ورزی نہ کریں ہمکین اس ہے مزید آ گے کسی چیز کی اجازت نہ دیں۔لہذامسلمان حكمرانول كيليَّ مناسب ترين عل واضح تها: أس چيز كي اجازت دين جس كي اجازت مذهبي حكام دیں اوراس سے بڑھ کرکسی چیز کی اجازت نہ دیں۔

146

دریں اثنا،مسلم مذہبی حکام،ایسے اعمال کی اجازت دے کر، جن پر طبقہ شہریان اکثر عمل کرتا تھا،اپنا مقصد حاصل کرنے برآ مادہ ہوگئے۔اگرلوگ مذہبی اشرافیہ کو،سودیر قرض دینے پر

# اسلامی اور عیسائی سُو دکی پابند بوں میں اختلافات کی توضیح

پہلی جھلک میں، عیسائی اور اسلامی سود کی پابندیاں قدر ہے خالی ازعلّت نظر آتی ہیں۔ مغربی یورپ اور مشرق وسطی دونوں جگہوں پر ساہو مار (سود کی پابندیوں کا حکم دیتے ہوئے) جیلے یا مذہبی حکام کی طرف منظور شدہ پیچیدہ مالیاتی قانونی دستاویزات کو استعال کرتے ہوئے سود کی پابندیوں کو حکم دے جاتے تھے۔ لیکن ان تاریخوں کی تفصیلات انی معیشتوں کے اختیار کردہ راستوں میں زیادہ عمومی اختلافات کے بہت سے پہلوؤں پر روشنی ڈالتی ہیں۔ ایک واضح مشابہت یہ ہے کہ ابتدائی اسلامی قانونی تاریخ کی تابانی، مشرقِ وسطی کی معیشتوں کے ورج کے پہلو واقع ہوئی اربحد میں کسی لمجے، اسلامی قانونی نظریہ اور معاثی کارکردگی دونوں جمود کا شکار ہوگئے۔ لیکن سود کی اسلامی پابندیاں بھی پوری طرح کم کیوں نہو میں کیا بنا سکتا ہے؟ مشرق وسطی کی وسیع تر معاشی کارکردگی دونوں جامد ہوگیا، اور بیمیں مشرق وسطی کی وسیع تر معاشی کارکردگی کے بارے میں کیا بنا سکتا ہے؟

ا ثرانداز ہونے کی صلاحیت سے محروم دیکھتے، تو یہ چیز اُن کے اس طرح کے باقی معاملات پر ا ثرانگیزی میں بھی جھلک سکتی تھی، جیسا کہ شادی، وراثت یا سیاسی طاقت۔ تاہم مذہبی حکام، اگر مذہبی اصول کی ڈرامائی طور پراچا نک تعبیر نو کرتے ، تو وہ اقتدار کی جواز بخشی کی اپنی اہلیت کھودیتے:اسلام اورعیسائیت دونوں میں حاکمیت کا بنیادی ذریعہ مذہبی طقے کی ابدی سچائیوں پر اجارہ داری ہے۔ان باہم متصادم محرمات کہ ایک تعبیرنو کی طرف دھکیلے اور دوسرا ماضی کے تحفظ پر ..... مذہبی حکام کے مفاد میں یہی تھا کہ وہ کوئی درمیانی راستہ نکالیں۔اور کیونکہ نہ تو ساہوکاروں نے اور نہ ہی سیاسی حکام نے مجاز امور کے معاملے کو زیادہ دور تک نہ کھینچا،لہذا نہ ہبی حکام کے لئے ایسے حیل کی اجازت دینے کی ترغیب پیدا ہوئی ، جورواج پذیر ہو چکے تھے، کیکن اس سے بڑھ کرنہیں۔ مذہبی اشرافیہ ایک مہنگی اصول کی تعبیر نو کا معاملہ کیوں اپنے ذھے لیتی ، جبکہ کوئی بھی اس کا

سادہ لفظوں میں، ساہوکاروں اور تاجروں کی طرف سے سود کی پابندیوں میں تبدیلی کے ، مطالبے کی غیرموجود گی میں، حکمرانوں اور مذہبی حکام کوان پابندیوں کونرم کرنے کی کوئی خواہش نہیں تھی۔ان قو توں نے ایک دوسر بے کو تقویت پہنچائی، جوایک ایسی صورتِ حال تک پہنچ گئی، جہاں متعلقہ فریقوں میں ہے کوئی بھی سود کے قوانین کی مکمل نرمی نہیں چاہتا تھا، بلاشبہ ایباممکن تھا کہ کوئی بیرونی واقعہ، تا جروں کے اندر سود کے حامل قرضوں کے مطالبے کو بھڑ کا دیتا، جو جوابی طور یرتمام متعلقہ فریقوں کے فیصلہ ساز حساب کتاب کوتبدیل کردیتا۔ تاہم ، نکتہ بیہ ہے کہ اس توازن کی خود کو تقویت، بخشے والی نوعیت کا مطلب تھا کہ ایسے کسی واقعے کیلئے رائے عامہ کا دباؤ بہت

مشرقِ وسطیٰ کی سود کی تاریخ اور زیادہ عمومی تاریخ کے درمیان تعلق واضح ہے۔ جب اسلام کی پہلی چارصد یوں میں اسلامی نظریہ بلا تامّل ، وقت کے ناگز پر تقاضوں کو قبول کرنے برآ مادہ تھا،تو کاروباراور تجارت خوب تھلے پھولے۔اسلام کے سود کے بارے میں نظریے کی بھی یہی صورتِ حال ہے۔ پہلی چنداسلامی صدیوں کے دوران چونکہ مسلمان مذہبی علانے ساموکاروں کی خواہشات کو پورا کیا تو مجازِ کیل کا مجموعہ بہت تیزی سے پھلا پھولا۔ کسی کمجے سود کی یابندیوں کے بارے میں اسلامی تغییر نوئےست رفتار ہوگئی اور تبھی سود کی مکمل اجازت نہ دی جاسکی۔سود کے

اصول کا جمود اسلامی فکر کے اُس وسیع تر جمود کے متوازی چلا، جسے'' اجتہاد کے دروازے کی بندش'' کہاجا تا ہے۔ بعد میں ہونے والا توازن وہ تھا جو بہت کم اندرونی طور پریپدا ہونے والا ادارہ جاتی تبدیل کے ساتھ وابستہ تھا: اقتدار کا مذہبی جواز بیشتر اسلامی ریاستوں میں اہم رہا، اور ا ندرونی عوامل اس جمود کومکنه طور برختم نه کر سکے۔

یہ نتائج مغربی بورپ میں یائے جانے والے نتائج سے مختلف ہیں، جہاں قرون وسطی کے آخری دور میں سیاسی اور مذہبی حکام کے درمیان، جواز بخشی اقتدار کا تعلق ڈرامائی طور پر تبدیل ہوگیا،غالبًاوہسب سے عجیب وغریب چیزجس کی اس ڈھانچے میں توجیہہ کی جاسکتی ہے بہہے کہ عیسائیت میں ہارھویں اور تیرھویں صدیوں کے دوران سود کی یا بندیوں کو برقر اررکھا گیا۔ سطحی طور پرکلیسا کے رویے کی عقلی توجیہہ واضح نہیں ہے .....کلیسا عین اس وقت یا بندی کو کیوں برقر ارر کھے . گا، جب قرضوں تک رسائی تجارت کو بڑھاوا دینا شروع کررہی تھی۔

کاروباری انقلاب سے پہلے زیادہ تر قر ضے اخراجات کے مقصد سے لئے جاتے تھے، اور سود کی یا بندیاں معیشت میں بمشکل ہی کوئی رُ کاوٹ پیدا کرتی تھیں۔ بیصرف اُس وقت تھا، جب دسویں صدی کے آخر میں کاروباری مواقع بڑھنا شروع ہوئے .....اوراس سے بھی بہت زیادہ حد تک بارهویں اور تیرهویں صدیوں میں کاروباری انقلاب کے عروج پر ..... کہ سودیریا بندیاں نقصان دہ ہوکئیں۔ اس طرح کاروبار کی بڑھوتری نے مغربی بورپ کے حکمرانوں کو درپیش محركات كوتبديل كرديا۔ جب سود كے متبادلات زيادہ وسيع پيانے پر استعال ہونے لگے، تو حکمرانوں میں درمیانہ درجے کے سود کو جائز قرار دینے کیلئے زیادہ جذبہ محرکہ پیدا ہوا، جواُنہوں نے پورے براعظم میں کردیا۔ (دیکھئے جدول 4.1) مشرقِ وسطیٰ کے برعکس ، جہاں سود کو جائز قرار دینے کے فوائدا قتدار کے مذہبی جواز بخشی سے وابستہ نقصانات سے مغلوب ہو گئے تھے۔ مغربی پورپ میں اقتدار کی جواز بخشی کے تعلقات تقریباً اپنے زیادہ نہیں تھے۔مغربی پورو بی حکمرانوں نے، مذہبی مذمت کے باوجود، کاروبار کی بڑھوتری کا جواب سود کے ضابطوں کو نرم

جب اتنے زیادہ افراد نے کلیسا کے احکامات کی اتنی صریح خلاف ورزی شروع کردی۔ تو کلیسا کی اقتدار کی جواز بخشی کی صلاحیت کمز ور ہوگئی۔ جوں جوں زیادہ منافع بخش کاروباری مواقع

حاصل ہوتے گئے، تو تاجروں نے کلیسا کے احکام سے مزیداحتر از کرنا شروع کردیا اور سیکولر حکام سے مزید حق طلب کرنے گئے۔ اس چیز نے حکمرانوں کیلئے سود کو جائز قرار دینے اور کاروبار کے حامی دوسرے اقد امات اُٹھانے مزید کا جذبہ محرکہ پیدا کیا ..... جبکہ اس نے نہ ببی جواز بخش کی اہمیت کو اور بھی کم کردیا۔ لہذا کلیسا کا سیکولر حکمرانوں کے مقابلے میں طاقت کا زوال، کاروبار کے عروج اور اس کے نتیج میں پیدا ہونے والے معاشی اور سیاسی انشرافیہ کے درمیان با ہمی تعامل، کا سبب تھا اور نتیجہ بھی۔

149

کلیسا کا اقتدار کی توسیع میں اپنے کم ہوتے ہوئے کردار کے خلاف پہلا روِ ممل، عیسائی
بادشاہت کے جواز کو تبدیل کرنے کی کوشش کرنا اور اس طرح اقتدار کی توسیع میں اپنے کردار کی
توثیق کرنا تھا۔ (دیکھنے باب 3) گیارھویں صدی کے اواخر میں پوپ گریگوری ہفتم (عہد
توثیق کرنا تھا۔ (دیکھنے باب 3) گیارھویں صدی کے وسط تک جاری رہتے ہوئے، کلیسا
نے سسیبلی مرتبہ بادشاہت عطا کرنے اور حکر انوں کو معزول کرنے کے اپنے حقوق کا دعوی کیا، بید جو ئے مکلیسا نے اپنے سود کے خلاف موقف کو مزید سخت
کردیا۔ بیر چیز اس کتاب میں پیش کئے گئے ڈھانچے کے تناظر میں ایک مفہوم رکھتی ہے۔ کیونکہ
کلیسا، اقتدار کو توسیع دینے کی اپنی اہلیت میں بڑھوتری کی کوشش کر رہا تھا۔ لہذا بیک وقت نہ ہی
اصول کی تعبیر نو کرنا اس کے لیے ایک جمافت ہوتی۔ یہ چیز عیسائی نہ ہی اصول میں ابدیت کے
عقیدے کو تباہ کر ڈالتی، جو کہ اقتدار کی جواز بخشی کی اس کی صلاحیت کو متاثر کرنے والا کلیدی
جزدیت۔

کلیسا کی، عیسائی بادشاہت کیلئے جواز بخشی کو تبدیل کرنے حتمی ناکامی نے، سود پر قرض دینے پراس کی حیثیت کو متاثر کیا۔ ڈھانچہ کی منطق بیرہنمائی کرتی ہے کہ کلیسا کو سود کی پابند یوں کو صرف اُس کے بعد نرم کردینا چاہیے تھا، جب اس کی جواز بخشی کی اہلیت ختم ہوگئی تھی۔ اور بیہ تیرھویں صدی کے وسط میں کلیسا کی جواز بخشی کی طاقت کی اہمیت کم ہونے کے بعد ہی تھا کہ سیاسی حکام نے اپنی پابند یوں کو نرم کردیا، اور آنے والی گئی صدیوں کے دوران کلیسا نے بھی اس مثال کی پیروی کی۔ ''سود کے خلاف مہم چودھویں اور پندرھویں صدیوں کے اواخر میں رُک گئی، اور کلیسانے بھی آ ہستہ آ ہستہ بعد میں، سود کے متبادلات کی اجازت دینا شروع کردی۔

اس کے مقابلے میں، سود کونرم کرنے کیلئے کاروباری دباؤ مشرقِ وسطی میں مغربی یورپ سے پہلے موجود تھا۔ لہذا سود کی پابندیوں کی ابتدائی نرمی پہلے مشرقِ وسطی میں واقع ہوئی۔لیکن مشرقِ وسطیٰ میں مذہبی جائزیت کی زیادہ اہمیت کی وجہ سے، اسلام میں سود کی پابندیاں کمل طور پر مجمی ختم نہ ہوئیں، اور وہ اندرونی طریقہ ہائے عمل جنہوں نے آخر کارعیسائی سود کی پابندیوں اور عمومی طور پر حکمرانوں کو اقتدار کا جواز بخشنے کی اہلیت دونوں کو ختم کر دیا، مشرقِ وسطیٰ میں جمھی واقع نہ جو گئے۔

یہ خطق اس بات کی وضاحت کرتی ہے کہ سود کی پابندیاں آخر کار مغربی یورپ میں کیوں نرم ہوگئیں لیکن مشرقِ وسطی میں نہ ہوئیں۔ یہ تواریخ اُن زیادہ عمومی اختلا فات کی طرف بھی توجہ دلاتی ہیں، جو دونوں خطوں کے توسیع اقتدار کے انتظامات میں سے، اور اُس سے پیدا ہونے والے وہاں کے معاشی نتائج کی طرف بھی .....اب اُس معے کی طرف واپس رجوع کرنا اہم ہے، جواس باب کے شروع میں پیش کیا گیا تھا: مشرقِ وسطی میں کیوں بھی کوئی ملکی بینکنگ کا نظام نہ اُبھرا؟ کیا مشرقِ وسطی اور مغربی یورپ میں سود کی پابندیوں کے مختلف راستوں سے موخرالذکر میں تو بینکوں کی حوصلہ افزائی کی لیکن اوّل الذکر میں نہیں؟ اگر چہ مغرب کے بینکنگ نظام کا تصور کرنا بغیر سود کے مینکنگ نظام کا تصور کرنا بغیر سود کے مینکنگ نظام کا تصور کرنا بغیر سود کے مشکل ہے، لیکن یہ بھی پی ہے کہ سود کی پابندیوں نے کس طرح مشرقِ وسطی کی خطوں میں آسانی سے اجتناب برتا جاتا تھا۔ پس سود کی پابندیوں نے کس طرح مشرقِ وسطی کی بینکنگ کی بیدائش کوروکا، اگر ایسا تھا بھی تو؟

ادائیگی کی پخگی کا بھی ذکر ہوتا تھا، جواس دورائے سے مطابقت رکھتی تھی جوایک اور چھ ماہ کے درمیان ہوتا تھا۔ ہمسکاتِ ادائیگی درج ذیل طریقے سے کام کرتے تھے: ایک قرض خواہ نے ایک قرضدار سے فوری نقتری کیلئے ایک نوٹ خریدا، جس نے اسے غیر ملک میں اس کے ایک نمائندے سے ادائیگی کا مطالبہ کیا، میعاد مکمل ہونے پر،اس نمائندے نے ساہوکار کے نمائندے کو ایک مختلف کرنی میں رقم اداکردی۔ انہوں نے تاجروں کو اخراجات (مسلح محافظوں) اور خطرات (ڈاکرزنی) جو کہ بینکوں کو ایک جگہ دوسر ہے جگہ نتقل کرنے کے ساتھ وابستہ ہوتے ہیں، خطرات (ڈاکرزنی) جو کہ بینکوں کو ایک جگہ دوسر ہے جگہ نتقل کرنے کے ساتھ وابستہ ہوتے ہیں، نیپلز سے روم لے جانے کا خرچہ سامان کی قیمت کے 8 سے لے کر 12 فیصد کے درمیان تھا۔ نیپلز سے روم لے جانے کا خرچہ سامان کی قیمت کے 8 سے لے کر 12 فیصد کے درمیان تھا۔ (37) تمسکاتِ ادائیگی رقم کی زیادہ تر نقل وحرکت کو بھی ممکن بناتے تھے۔ مثال کے طور پر روئین (Rouen) میں اکٹھ کئے سکوں کو اے وگئن (Auignon) پہنچاتے میں ایس دن لگئے تھے، جبکہ قاصدا یک نوٹ گودنوں میں پہنچا سکتا تھا۔ (38)

سب سے پہلے جینووا کے لوگوں نے بارھویں صدی میں تمسکات اوا کیگی کا استعال کیا،
ایکن تمسکات آنے والی صدی تک عام نہ ہوسکے۔ جبکہ شیمیین کے میلے میں تاجروں نے ان کا
با قاعدہ استعال کیا۔ آنے والی صدیوں میں وہ ہر جبکہ عام ہوگئے، اوّل اوّل اوّل الّٰ میں، اور ارتقا
پاتے ہوئے ایسی مالیاتی دستاویزات میں تبدیل ہوگئے، جنہوں نے قرض خواہوں کو، تباد لے کی
شرحوں میں فرقوں کے ذریعے منافع کمانے میں بھی مدد دی۔ (39) قرضخواہ منافع کمانے کے
قابل ہوگئے، اس طرح کہ وہ اپنی نمائند کے کوتازہ ادا کئے ہوئے بل کی رقم سے نیا بل خرید نے کو
کہہ دیتے، جو کہ قرضخواہ کے وطن میں قابل اوا کیگی ہوتا، جو کسی اور قرضدار سے لیاجاتا۔ کیونکہ
دوسرا سودا ایک دور در از ملک میں واقع ہوتا تھا، البذا قرض خواہ دوسرا بل پہلے سود سے مختلف شرح
تبادلہ سے خریدتا تھا۔ شرح کا فرق قرض خواہ ہوں کو تباد لے کے سودوں پرمنا قع کا موقع فراہم کرتا
تعا۔ (40) یہ جانے کیلئے کہ یہ کس طرح کام کرتا تھا، ذیل کے مفروضاتی جدید تباد لے کے
سودے پرغور کریں۔ مثلاً ایک بل جو لندن میں خریدا گیا اور وہ فلورنس میں قابل بازیا بی ہے۔
سے۔ 1:056 کی شرح پردستیاب ہے، جبکہ ایک بل جوفلورنس میں خریدا گیا اور لندن میں قابل بازیا بی

# راستے پرمنحصر نتائج

151

آخركار،مغربي يورب مين جديد بينكنگ اور مالياتي كام شروع موكئي، جبكه مشرق وسطى كي ساہوکاری بڑی حدتک جانے پہنچانے رشتوں تک محدودرہی۔اییاکس طرح ہوا؟ یہ بات کسی بھی طرح واضح نہیں ہے کہ دونوں خطوں میں سود کی یابند بوں کا مالیاتی اداروں کے اختلاف سے کوئی تعلق تھا: ساہوکار دونوں خطوں میں آسانی سے سود کی یابندیوں سے پیج جاتے تھے۔اور مناسب شرح پرسود، جب تک وه کوئی حیله اختیار کرلیں، دونوں خطوں میں عام تھا۔اگر چہ،مغربی پورپ میں جدید بیکنگ کی بوری تاریخ کا کھوج لگانااس کتاب کے دائرہ کارسے باہر ہے....اس کیلئے بہت سی جلدیں درکار ہوں گی .....کین بہ چیز کهان دونوں خطوں میں تمسکات ادائیگی کس طرح ارتقا پذیر ہوئے، سود کی یابندیوں کے شدیدا ثرات پر کچھ روشنی ڈالتی ہے۔ تنسکات مغربی یورپ میں ایک اہم مالیاتی دستاویز بھی .....ایڈون ایس ہنٹ (Edwin S. Hunt)اور جیمز مرے (Jamesimurray) انہیں'' قرونِ وسطی کے عروج کے دور کی اہم ترین مالیا تی جدّ ت طرازی'' قرار دیتے ہیں۔(36) تمسک ادائیگی سے بہت زیادہ مشاہبہ ایک قانونی دستاویز، سفتاجہ (جمع سفاتیج) قرونِ وسطی کے مشرقِ وسطی میں وسیع پیانے پر استعال کی جاتی تھی۔ پر حقیقت کہ یکساں ۔۔۔۔۔انیکن مختلف۔۔۔۔۔دستاویزات ان دوخطوں میں موجود خصیں،ایسی مزیدعمومی قوتوں کے تجزیے کی گنجائش پیدا کرتی ہے جنہوں نے اختلاف کومتاثر کیا۔ان دستاویزات کے درمیان کیا فرق تھا؟ وہ کیوں ایک دوسرے سے مختلف تھیں؟ اس کا طویل مدنی معاشی نتائج پر کیااثر تھا۔خاص طوریر مغربی بینکنگ کی ترقی کے حوالے سے؟

یور پی تمسکاتِ ادائیگی قرض کی دستاویزات ہوتی تھیں، جن کا اجرایک جگه پر ہوتا تھا اورادائیگی ایک اور جگه پر ۔ بوادائیگی ایک مختلف کرنی میں ہوتی تھی ۔ جواس مارکٹ کے نرخ پر قابل ادائیگی ہوتی تھی جس کا حوالہ جاری ہونے والے مقام سے دیاجاتا تھا، جس میں میعادِ

سکتا ہے اس کی ادائیگی فلورنس میں 506 پر کرسکتا ہے۔ پھراس 506 کو ایک بل کوخر بدسکتا ہے جو لندن میں 150 دیتا ہے، اور اس طرح 50 فیصد منافع پیدا کرتا ہے۔ اس طرح ایک شخص فلورنس میں ایک بل 1006 کے عوض خرید کر بھی آغاز کرسکتا ہے اور اسے لندن 1300 کے عوض مجبوا سکتا ہے جو فلورنس میں 1506 دیتا ہے۔ یہ بھی پچپاس فیصد منافع ہے۔ (41)

153

قرونِ وَسطی کے مشرقِ وَسطی کے تاجر بھی طویل فاصلے کے قرض کی قانونی دستاویزات
استعال کرتے تھے۔ان میں شامل تھے قرض کا تبادلہ (حوالہ)، ادائیگ کے احکامات) سک اور
وُقعہ (42) اور تمسکاتِ ادائیگ (سفتاجہ) سفاتیج کم از کم آٹھویں صدی عیسوی سے موجود تھے،
اس سے پہلے جب یوروپی اس طرح کے قرض کی دستاویزات استعال کرتے تھے (43) سفاتیج
تحریشدہ ذمہداریاں ہوتی تھیں جومشہور تاجروں کی طرف سے جاری کے جاتے تھے اور مشہور
تاجروں سے طلب کئے جاتے تھے۔اس خصوصیت کے ساتھ (یورپی بلوں کے برعکس) کہ اس کی
واپس ادائیگی بھی اُسی طرح کی کرنبی میں کی جاتی تھی جو جاری کرنے والے کارند کے وادا کی جاتی
تھی۔ یورپی تمسکاتِ ادائیگی کی طرح، سفاتی کا عمومی طور پر استعال تجارت میں کیاجاتا تھا، کین
صوبائی خزانوں اور بغداد کے درمیان فنڈز کے تباد لے کیلئے استعال کرتی تھی، رعایا سرکاری
ملاز مین کورشوت سفاتی کے ذریعے دیتی تھی اورٹیکس کے سرکاری وصول کنندگان کو ادائیگی کرنے
ملاز مین کورشوت سفاتی کے ذریعے دیتی تھی اورٹیکس کے سرکاری وصول کنندگان کو ادائیگی کرنے
کیلئے سفاتیج سے کام لیتے تھے۔سفاتیج، پوری سلطنت عثانیہ میں استعال اور لاگو کئے جاتے تھے۔
ملاز مین کورشوت سفاتی جزائر آبجئین ،کر یمیا، شام ،مصراور ایران کے درمیان سودوں کی سہولت کاری
جہاں وہ ناطولیہ، جزائر آبجئین ،کر یمیا، شام ،مصراور ایران کے درمیان سودوں کی سہولت کاری

یوروپی تمسکات ادائیگی کے برعکس، جس میں چارفریق ملوث ہوتے تھے، سفاتی میں صرف تین فریق ملوث ہوتے تھے، سفاتی میں صرف تین فریق ملوث ہوتے تھے۔ الف نے سفتاجہ کے بدلے میں بوکی کچھر قم اُدھاردی، جوج کودے دی گئی، جو کہیں اور رہتا تھا اور الف کو وہی رقم اُس کرنی میں اداکر دی۔ ایک مخصوص قتم کا سفتاجہ اس طرح پڑھا جاتا تھا: ''ابومنصور نے مجھے کہا کہ میں اُن سے 25 دینار اور 2 قر اطلے لول، جو کہ میں نے لے لئے اور جس کے بدلے میں نے میں اُس سے 25 دینار اور 2 قر اطلے لول، جو کہ میں نے لے لئے اور جس کے بدلے میں نے

اُسے ایک نوٹ لکھ کردیا جو تمہارے سامنے ادائیگی کیلئے پیش کیا گیا'' (46) سفاتی نہ قابلِ تبادلہ عصنہ ہی قابلِ گفت و شنید سے، اور پیش کئے جانے پر فوری طور پر قابل بازیا بی سے۔ جاری کنندہ (قرضدار) ایک فیس وصول کرتا تھا۔ جو بعض اوقات قابلِ ذکر ہوتی تھی سفتاجہ کی قیمت کے ایک فیصد کے برابر کم بھی ہوسکتی تھی۔ اگروہ کارندہ جس سے سفتاجہ کا مطالبہ کیا جاتا، ادائیگ میں تاخیر کردیتا، تو وہ بہت زیادہ بُر مانے کا مستوجب ہوتا جواگر وہ ادانہ کیا جاتا تو سفتاجہ کا حامل اس کیلئے اسلامی عدالت میں مقدمے کے ذریعے دعوی کرسکتا تھا۔ (47)

یور پی تهسکات ادائیگی کی طرح، سفاتی تجریری دستاویزات تھیں، جوقرض کو پھیلاتی تھیں اور تا جرول کو نقل وحمل میں ہونے والے نقصان کے خطرے سے بیخنے میں مدودیتی تھیں۔ تاہم، یورو پی تهسکات کے برعکس، سفاتی میں کرنی کا تبادلہ ملوث نہیں ہوتا تھا ...... تهسکات صرف ایک علاقے کے تاجرول کو اُس کرنی میں دوسرے علاقے میں ادائیگی کرنے کی اجازت دیتے تھے۔ جب پچھ مسلمان ماہرین قانون نے سفاتی کی اجازت دی، تو اُنہوں نے قرضخوا ہوں کو خود تبادلے کے سودے سے منافع حاصل کرنے سے منع کردیا۔ (48) اس کی بجائے صرف قرضدار، سفاتی میں کاروبارکرنے سے (اجراکی فیس کے ذریعے) منافع حاصل کر سکتے تھے۔

تمسکات ادائیگی، مشرق و سطی اور مغربی یورپ میں بڑی حد تک اس وجہ سے مختلف تھے کہ موخرالذکر میں سود پر قرض دینا جائز تھا، اگر چہ کلیسا نے تمسکات کی صحت کو پندر ہو یں صدی تک لا سلیم نہ کیا۔ کیونکہ مغربی یورو پی قرض خواہ تباد لے کے سودوں پر قابلِ اطلاق والیسی کر سکتے تھے، لاہذاوہ تمسکاتِ ادائیگی کو صفانت شدہ سود کے حامل قرضوں کے متبادل کے طور پر استعمال کرنے پر آمادہ تھے، جوابی طور پر بالکل عیاں سود کے ساتھ وابستہ نہ ہی اور ساجی پابندیوں سے اجتماب کرتے ہوئے۔ بلاشبہ تمسکات ادائیگی تیر ہویں صدی کے اوائل کرتے ہوئے۔ بلاشبہ تمسکات ادائیگی تیر ہویں صدی کے اوائر اور چودھویں صدی کے اوائل میں، وسیع پیانے پر مالیاتی دستاویزات بن گئے، سیکولر حکمر انوں کے سود کی پابندیوں کو خرم کرنے کے جلد ہی بعد دوسری طرف مشرق و سطی میں حکمر انوں اور مذہبی حکام نے قرضخوا ہوں کو تباد لے کے سودوں پر بذاتِ منافع حاصل کرنے کی ممانعت کردی، اور سفاتے، جہاں جائز تھا، سیعال کے بغیر اصل مقصد تک محد ودکر دیئے گئے: یعنی طویل فاصلوں کی نقل وحل میں سکوں کے استعمال کے بغیر سہولت مہیا کرنا۔ اگر چہ تباد لے کے سودوں سے منافع حاصل کرنا، جائز تھا ..... بصورت دیگر سہولت مہیا کرنا۔ اگر چہ تباد لے کے سودوں سے منافع حاصل کرنا، جائز تھا ..... بصورت دیگر

صرّ افی ایک قابل عمل پیشه نه ہوتا .....مسلمان مذہبی اور سیاسی حکام کوقرض دینے کے ساتھ ساتھ تاد لے سے منافع کمانے کومنع کر دیا۔ (49)اسلامی قانون،فیس کے علاوہ، تاد لے کے سودوں سے پیدا ہونے والے منافع کوسودی خیال کرتا تھا۔ دولت مند قرض خواہ، بور کی تمسکات ادائیگی ہے ملتی جلتی دستاویزات کو استعال کر کے منافع نہیں کماسکتے تھے، کیونکہ ایسے سودے اسلامی عدالتوں میں قابل تنسخ ہوتے تھے۔

155

یہ چیزایک سوال کوجنم دیت ہے: اسلامی فرہبی حکام نے ایک ایسا حیلہ کیوں نے خلیق کیا،جس کے ذریعے مسلمان قرض خواہ سفاتیج کو تبادلے کی شرحوں میں فرقوں سے منافع کیلئے استعال كرسكتة ؟ دو وجوبات اليي مين جن كي بناير ماهرين قانون نے بھي ايبا حيله وضع نه كيا۔اول ـ اگرچہ سفاتیج اور تبادلے کے سودے دونوں جائز تھے، لیکن ان دونوں کو یکجا کرنا ایک ناجائز دستاویز کی تخلیق برمنیج ہوتا ، کیونکہاس کا واحد مقصد ایک سودی فائدہ حاصل کرنا ہوتا۔ یہ دوہری فروخت سے مختلف ہے، جس میں دوجائز کیکن علیحدہ سودے تیجا ہوتے تھے۔ دوم، اُس وقت ایک شخص بیرسوال کرسکتا تھا۔اسلامی حکام نے ایک ایسا حیلہ کیوں نہ قائم کیا، جو پور بی تمسک ادائیگی کی نقل ہوتا،لیکن سفتاحہ اور تباد لے کے سودوں کو علیحدہ رکھا؟ (50)اگر الف اور ب مقامات بریتاد لے کی شرحوں میں فرق ہوتا تو بہ قرض خواہ کو کم نقصان کے خطرے والا منافع دیتا، جبیها که به پورپ میں دیتا تھا، تاہم سودوں کا به سلسله بھی اسلامی قانون کے تحت ناجائز ہوتا۔ وجہ یہ ہے کہ جہاں مذہبی علیا نے سفتاجہ کی اجازت دی، اُنہوں نے بیا جازت صرف تجارت کی ایک دستاویز کے طور پر دی۔ (51) اسلامی قانون دان سفتاحہ کے بارے میں اس کی سودی نوعیت کی وجہ سے شکوک وشبہات کا شکار تھے; لہذا اُنہوں نے سفتاجہ تجارت کی سہولت کاری سے باہرکسی طرح کے استعال کی ممانعت کر دی۔ دوہری فروخت کے برعکس، جوقانون کی روح نہیں کیکن لفظاً اس کی پیروی کرتی تھی۔ کیونکہ اس میں دو جائز سودوں کو بیجا کیا جاتا تھا، ایبا سودا،اسلامی قانون کی لفظی طور پر بھی پیروی نه کرتا ، کیونکه بیسفتاجه کوایک نا جائز دستاویز میں تبدیل کردیتا۔ (52)

خلاصہ یہ ہے کہ پور بی تمسکات کے ساتھ وابستہ کرنسی کے تباد لیے کے زائد عضر، جوکہ مشرق وسطی کے تمسکات کے ساتھ وابستہ نہیں تھانے پورپ کے دولتمند قرض خواہوں کو تادیے کے سودے سے بھی منافع کمانے کا موقع دیا، کیونکہ بیر منافع اُن دوسودوں سے حاصل ہوتا تھا، جو

156 مختلف شہروں میں تباد لے کی شرحوں کے اختلافات سے فائدہ اُٹھاتے تھے .....لہذا وہ قرض جو تمسکاتِ ادائیگی خریدتے تھے، کثر کارندوں کے ساتھ بین العلاقائی کاروبار میں ملوث ہوتے تھے۔اس بظاہر مغرب یور پی کے تمسکات کا خالی ازعلت عضر، کے مغربی یورپ کے مالیاتی ا داروں کی تشکیل میں اہم راستے برمنحصر نتائج تھے۔خاص طور بر،اس نے ایسے اداروں کی تشکیل کی حوصلہ افزائی کی، جوبین العلاقائی مالیات کو بڑھاوا دینے کے قابل تھے۔مثال کے طوریر، فلورنس اورجینوا کے تاجروں نے ، اُدھار کے سودوں کے مواقع مہیا کرنے کیلئے ، لیامنز اور بینکن میں بالتر تیب، پندرهویں صدی کے ملے منعقد کئے۔ (53) زیادہ اہم بات یہ ہے کہ، تمسکات ادائیگی میں تجارت نے بین العلا قائی تنظیمیں فارموں کی تشکیل میں سہولت پیدا کی ، جو غیر شخصی قرض دہندگی کے لئے موزوں تھے، جو کہ ایک ایساعمل تھا جس کی میڈیچی مہم نے مثال پیش کی۔ میڈیجی بینک جس کا صدر مقام فلورنس تھا، پندرھویں صدی میں شراکت داری کی شاخوں والا ایک غیر مرتکز قالب بن گیا، جس کی شاخیس پورے بورپ میں تھیں، جوتمام کسی حد تک بین العلاقائی مالیات اور تمسکاتِ ادائیگی میں کاروبار کرتی تھیں۔میڈیچی ہاؤس شراکتی شاخوں کے ایک سلسلے پرمشتمل تھا، جوعلیحدہ قانونی وجود تھے، جو بہت حد تک جدید دور کی ہولڈنگ ممپنی کی مانند تھا (54) یہتمام ثناخیں مبادلۂ زر کے عمل سے کاروبار کرتی تھیں۔مثال کےطوریر،میڈیچی بینک کے برجز شاخ کے ساتھ معاہدے کے دیباہے میں، جو کہ ایک مظہرتھی، شراکت کا مقصد تھا

"مبادله" اورسامان تجارت میں فلینڈرز میں برجز کے شہر میں کاروبار کرنا۔" (55) تمسکات ادائیگی کے پیش کردہ مواقع ہے فائدہ اُٹھانے کیلئے،میڈیچی بینکوں کی شاخوں نے ،بطور مراکز اور بطور دوسری شاخوں کے کارندے ، دونوں طرح سے کام کیا۔میڈیچی کی شاخوں کے، پورپ کے تمام بڑے بڑے کا روباری مراکز میں نمائندے تھے، جواس نظام کوشروح مبادلہ اوردارالهبادلہ کے اندراُ تارچڑ ھاؤے باخبررہنے کی گنجاکش پیدا کرتے تھے۔ (56)

میڈیجی کا''مرکز اور شاخوں'' کا نظام۔اُن محرکات کے جواب میں اُ بھرا، جواُن لوگوں پر مسلط کئے گئے جو مالیات میں کاروبار کرتے تھے۔تمسکات ادائیگی کی منافع بخشی نے میڈیجی بینک جیسے اداروں میں بین العلاقائی شاخیں بنانے کا جذبہ محرکہ پیدا کیا، تا کہ وہ شرح تبادلہ کے درمیان اختلا فات اورسر مایه کی کی کا فائدہ اُٹھاسکیں، جبکہ بیک وقت مختلف حصص میں سر ماییہ کوئی منافع حاصل نہیں کر سکتے تھے، لہذا سفاتی میں کاروبار کرنے والے نظام قائم کرنے کی کوئی ۔ ترغیب نہیں تھی۔ 58

بہت سے علماء نے اسلامی دنیا میں، وسیح پیانے پر حیلے کے ذریعے سود کے حامل قرض دینے کے وجود کواس بات کی ایک شہادت کے طور پر پیش کیا ہے کہ سود کا کوئی علمی الرنہیں تھا۔ تاہم شہکات ادائیگی کی تاریخ پہ ظاہر کرتی ہے کہ ایسے دلائل، پہلے درجے کے خور دسطح کے مشاہدات پر توجہ مرکوز کرنے کی کمزوری کا شکار ہیں۔ یہ چیز ایک ایسے راستے پر روشنی ڈالتی ہے، جس کے ذریعے نہ بہی سود کی پابندیوں کا اس سطح کے راستے پر مخصر نتائج پیدا کئے ۔۔۔۔ ایسے نتائج، جو وقت کے کسی خاص نقطے پر مشاہدہ نہیں کئے جاسکتے، لیکن وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ کنارے پر جمع ہوجاتے ہیں۔ جوکل موکائر) (Joel Mokyr) کی اصطلاحات کو استعمال کرتے ہوئے، یہ تجزیہ یہ خطاہر کرتا ہے، سود کی پابندیوں کے مسئلے کے حل ہونے کے مغربی یور پی سیاسی قانونی اداروں کے ساتھ باہمی تعامل نے مالی ''خور دا بجادات'' کے ایک سلسلے کی حوصلہ افز ائی کی ۔۔۔۔الیی خمنی تبریلیوں کی، جو وقت کے ساتھ ساتھ، مشرق وسطی اور مغربی یورپ میں بہت مختلف نتائج کی طرف لے گئیں۔

عیسائیت اوراسلام میں سود کی پابند یوں کی تاریخ مغربی یورپ اور مشرقِ وسطی میں معاشی ترقی کے مختلف پہلووں پر توجہ مرکوز کرنے میں مدودیتی ہے۔۔۔۔۔ بہت سے حوالوں سے پہتواریخ، مغربی یورپ اور مشرقِ وسطی کی معیشتوں کے درمیان زیادہ عموتی''مقداروں کے اس پلٹئ' کے متوازی ہیں، جو اسلام کے آغاز کے ایک ہزار سال کے اندرواقع ہوا۔ کاروبار کے حق میں نم ہبی تعجیر نو، دسویں صدی تک یا اس کے لگ بھگ مغربی یورپ کی نسبت مشرقِ وسطی میں زیادہ عروج برختی ، زیادہ تر معاشی کی معیشتوں کی نسبت نم بربی یورپ کی معیشتوں کی نسبت نیادہ عروج برختیں ۔ لیکن وسیع تر معاشی کر بھانات کی طرح، مغربی یورپ نے، تیر ہویں نیادہ و وقت سود کی پابندیوں کو زم کر کے، مشرقِ وسطی کو آن لیا، اور وہ یا چودھویں صدیوں میں کسی وقت سود کی پابندیوں کو زم کر کے، مشرقِ وسطی کو آن لیا، اور وہ یا جودھویں صدیوں میں کسی وقت سود کی پابندیوں کو زم کر کے، مشرقِ وسطی کو آن لیا، اور وہ یا جودھویں صدیوں میں کسی وقت سود کی پابندیوں کو زم کر کے، مشرقِ وسطی کو آن لیا، اور وہ یا حدم کی سے آگے تھا۔

سود کی پابندیاں، اُن معاشی قوسوں کا ایک عالم خرد تشکیل دیتی ہیں۔ جوقرونِ وسطی میں مغربی یورپ اور مشرقِ وسطی میں ارتقا پذیر ہوئیں۔اگرچہ سود کی پابندیوں پر توجہ مرکوز کرنے سے

لگانے کا نہ کہ نقصان سے بچاجا سکے۔اُدھار کھا توں اور بین الا توامی مالیاتی قوانین سے پہلے کے زمانے میں، ان پیچیدہ نظاموں نے،اٹلی میں سرمایہ دار کاروباری کرنے کا موقع دیا۔اگرچہ میڈ پیچوں نے ابتدائی طور پر نیم تخصی تعلقد اروں کے ساتھ سودے طے کئے۔اُن کے ساتھ جو الیجھے قرضے کے نقصان والے سمجھے جاتے تھے۔لین شاخوں کے نظام سے حاصل ہونے والے قرضے کے نظام نے ذاتی قرضے کے تعلقات کوا مجرنے کا کم موقع دیا۔ بنیادی سرمایہ کے مالکان (فلورنس میں میڈ بچی خاندان) کے نقطر ُ نگاہ سے زیادہ تر مالیاتی سرگرمیاں نامعلوم تعلقد اروں کے ساتھ کی جاتی تھیں۔

157

میڈیچی کمپنی کی طرف سے شروع کیا جانے والا شاخوں کا نظام،مغربی بورپ میں بینکنگ کے نظام کے ظہور کے راستے پر بنیادی قدم تھا۔ شاخوں کے ذریعے،میڈیچیوں نے اپنے سرمائے کواس کے انتہائی قیمتی استعال کی طرف مرتکز کر دیا۔اگر سر مابید دار فلورنس کے میڈیچیوں نے ہر جز میں سرمایہ کاری کامنافع بخش موقع دیکھا،تو شاخوں نے اس بات کاامکان بڑھادیا کہوہ اپنی رقم کو وہاں کاروبار میں لگائیں گے، کیونکہ ایک شاخ کا حصہ دار ایک امکانی قرضدار کے اعتماد کی تصدیق کرسکتا تھا،ساتھ ہی ساتھ کسی ایسے قرضدار پر مالی یابندیاں لگاسکتا تھا،ا گروہ ادائیگی میں در کرے (مثلاً منتقبل کی رقم میں کوتی کرکے )۔ بلاشبہ شاخ کا حصہ دار ایسے کسی موقع سے میڈیچی کوسب سے پہلے آگاہ کرسکتا تھا۔ دوسر لفظوں میں، شاخوں کا آغاز غیر شخصی سرمایے کی فراہمی کے رائے پرایک بنیادی قدم تھا .....ایسی سرمائے کی فراہمی جواس سے پہلے نامعلوم تعلقد اروں کے ساتھ ہوتی تھی ..... جو کہ جدید بینکنگ کے نظام کی ایک نمایاں خصوصیت ہے۔ ایسے ادارے مشرق وسطی میں بالکل بھی پیدا نہ ہوئے اور زیادہ تر تبادلاتی کاروائیاں، واقف کاروں اور خاندانوں کے درمیان باہمی ذاتی تعامل تک محدود رہتی تھیں۔(57) کرنسی کے تبادیے کے عنصر کے بغیر دولت مند قرضخو اہول کیلئے ،سفاتیج کو مالیات کی ایک دستاویز کے طوریر استعال کرنے کا کوئی جذب محرکتہیں تھا۔اس کی بجائے سیاح تاجر ....نہ کہ سرماییکار ..... بنیادی قرضخواہ رہے،اورسفاتیج تجارت کی سہولت کاری کی طرف منتقل رہے۔غیرملکی کارندے اُس وقت

تک غیر ضروری تھے جب تک قرضدار اور بینک کے مالک کواینے کاروباری شریک پراعتاد تھا،

جس کے ساتھ اس کاعمومی طور پر کوئی ساجی یا ذاتی تعلق ہوتا تھا۔ سرمایہ دارمسلمان سفاتیج کوخرید کر

ہماری نگاہیں دوسرے بہت سے ایسے تاریخی واقعات سے ہٹ جاتی ہیں، جنہوں نے دونوں خطوں کی معیشتوں کو متاثر کیا، لیکن یہ اُن بنیادی خصوصیات میں سے ایک پرروشنی ڈالتی ہے جنہوں نے قرونِ وسطی کی سیاسی زندگی کو روشنی دی: سیاسی اقتدار کو جواز بخشنے میں مذہبی اختیار کا استعمال ۔اس کتاب کا باقی ماندہ حصہ بید کھا تا ہے کہ سیاسی اور مذہبی حکام کے درمیان باہمی تعامل محض سود کی پابندیوں کی تاریخ سے کچھزیادہ کی وضاحت کرتا ہے، اور یہ تعاملات معاشی کا میابی اور معاشی جود میں مرکزی حیثیت رکھتی ہیں۔

شرح خواندگی کم تھی، کتابیں اور کتا ہے غیر معمولی طور پر مہنگے تھے، اور معلومات کودور دراز مقامات پر چہنچنے میں ہفتے یا مہینے لگتے تھے۔ بنیادی رُکاوٹ وہ وقت تھا جود ستاویزات کی کثر ت سے نقلیں نکالنے میں صرف ہوتا تھا۔ خانقا ہوں اور یو نیورسٹیوں میں دانش ور تکلیف دہ شدید محنت کے عمل سے طویل مقالہ جات کی نقلیں تیار کرتے تھے، جبکہ ہاتھ سے نقلیں بنانے والے مخضر دستاویزات، جیسا کہ قیمتوں کی فہرستوں اور مخضر کتا بچوں کی نقلیں تیار کرتے تھے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ اب یورپیوں کے پاس زیادہ چیزیں الی نہیں تھیں جنہیں وہ پہلے سے طے شدہ مان لیتے: بہت کم لوگوں کی کتابوں تک رسائی تھی، اور نئی معلومات آپنے وصول کنندہ تک پہنچنے تک پرانی ہو چکی ہوتی تھیں۔ چھاپہ خانے نے ان مسائل کو کم کرنے میں مدودی۔ اس طرح کہ اس نے خیالات تک رسائی کو آبادی کے زیادہ بڑے جھے کیورٹ میں بھیل گیا۔ پیر رھویں صدی کے اختیام تک، نتیجہ ٹی یہت تیزی سے پورے مخربی یورپ میں پھیل گیا۔ پیر رھویں صدی کے اختیام تک، لیورپ کے زیادہ تربڑے شہروں میں کم از کم ایک چھاپہ خانہ ضرور تھا۔

چھاپہ خانے کے پھیلاؤ کے براہِ راست معاثی اثرات معمولی نہ تھے۔ جریمیاؤٹ مر (2011) (Jeremiah Dittmar) نے سینگڑوں بورو پی شہر بوں کا تجزیہ کیا، اورا س کا نتیجہ بھا کہ وہ شہر جنہوں نے چھاپہ خانے کوجلدی اپنایاوہ باتی سب کے برابر ہونے کے باوجود پیچھےرہ جانے والوں کی نسبت بہت زیادہ تیزی ہے آگے بڑھے کیونکہ صنعتی دور سے بل کی وُنیا میں شہروں کی بڑھوری معاثی بڑھوری کی اہم نشان دہی کرتی ہے، لہذا سے چیز ظاہر کرتی ہے کہ چھاپہ خانے کے پھیلاؤ کا معاثی بڑھوری کی اہم نشان دہی کرتی ہے، لہذا سے چیز ظاہر کرتی ہے کہ چھاپہ خانے کے پھیلاؤ کا معاثی بڑھوری کو آگے بڑھایا؟ ایک چیز بیتھی کہ اس نے، اُن خبروں کے صفحات کے ذریعے جن میں مالیاتی معلومات ہوتی تھیں، قیمتوں اور شرح تبادلہ کی معلومات کوزیادہ تیز اور وسیع پیانے پر اشاعت میں سہولت پیدا کی۔ سے ہم کاروباری مراکز میں ہر جگہ مالی اتحاد پیدا کیا۔ جس نے جوابی طور پر، نے تجارتی راستوں کے قیام اور مالی دستاویزات کے زیادہ موثر استعال جسیا کہ تمسکاتِ ادائیگی (دیکھئے باب چہارم) میں سہولت پیدا کی۔ چھاپہ خانہ کے پھیلاؤ اور جسیا کہ تمسکاتِ ادائیگی (دیکھئے باب چہارم) میں سہولت پیدا کی۔ چھاپہ خانہ کے پھیلاؤ اور محاثی ترقی کے درمیان ایک اور تعلق چھنے والی کتابوں کی تعداد میں تیز اضافے کا تھا۔ معاشی ترقی کے درمیان ایک اور جان لویٹن وین زینڈن Sala لیاں نیورنگ (Jan Luiten Van) اور خان لویٹن وین زینڈن (Jan Luiten Van) ایکھ پُورنگ

(5)

161

#### چھایہ خانے پریابندیاں

گٹنبرگ کی اہمیت پر اتفاق رائے ہے، یور پی تاریخ پر ہونے والے اُن نتائج کا پتہ چاتا ہے جو چھا پہ خانہ نے بیدا کئے۔ گٹنبرگ نے متحرک ٹائپ والے چھا پہ خانہ کو 1450 میں جرمنی کے شہر میز (Mainz) میں ایجاد کیا اور اس طرح معلومات کے ایک انقلاب کا آغاز کیا۔ بہت صد تک اکیسویں صدی کے آغاز میں انٹرنیٹ کی طرح چھا پہ خانہ اپنے وقت کی اہم ترین معلوماتی ٹیکولوجی تھا، جس نے معلومات کے بہاؤ میں ایک بے مثال عروج پیدا کیا، چھا پہ خانہ سے پہلے، ٹیکولوجی تھا، جس نے معلومات کے بہاؤ میں ایک بے مثال عروج پیدا کیا، چھا پہ خانہ سے پہلے،

(2009) Zanden) کا تخمینہ ہے کہ 1454اور 1500 کے درمیان چھنے والی کتابوں کی تعداد 12.6 ملین تھی، بمقابلہ 10.9 کے لگ بھگ مسودات کے، جو چھاپہ خانہ سے قبل کی ہزاری میں پیدا کئے گئے۔(3) چھاپہ خانہ سے پہلے کی صدی میں ایک ہزارا فراد کی طرف سے کھینے والی تعداد ایک کتاب سے بھی کم تھی۔ سولھویں صدی کے اختتا م تک ایک ہزار افراد کی طرف سے دکھنے والی کتابوں کی تعداد 29 تھی۔ جوں جوں تعداد بڑھتی گئی ..... پندرھویں صدی کے اختیام تک، بڑے سے بڑے پباشر با قاعدہ چھائی کے لگ بھگ 1500 نسخوں کی (4)چھائی کی دابیں نکالتے تھے.....ان کی قیت جڑواں طور پر گرتی تھی۔ چھا یہ خانے کے پھیلاؤ کے بعد بڑی بیرونی رسد میں سب سے اویر ، کاغذی تیاری کے عمل میں ٹیکنالوجیاتی تبدیلیوں اور تیل برمبنی روشنائی نے کتابوں کی قیمتوں کو پیاسی فصد کے لگ بھگ کم کردیا۔ (5) اس چیز نے 1500 اور 1800 کے درمیان آبادی کے زیادہ بڑے حصے تک کتابوں کی رسائی مہیا کی اور بلاشبہ، پورپ کی خواندگی میں بہت زیادہ اضافے کوممکن بنایا۔ 1500 میں یورپ میں کسی بھی قوم کے ہاں خواندگی کی شرح 10 فیصد سے زیادہ نہیں تھی انکین 1800 تک بیر برطانیۃ ظلی اور نیدر لینڈ زمیں 50 فیصد سے زیادہ اور مغربی بورپ کے بہت سارے حصول میں 20 فیصد اور 40 فیصد کے درمیان ہوگئی۔ (6) چھیائی کے پھیلاؤ کی کہانی، اس کتاب میں پیش کئے گئے دلائل کے تناظر میں، ایک حقیقت کی وجہ سے دلچیس ہے: 1480 کی وہائی میں چھایہ خانے کے بارے میں جان لینے کے باوجود، عثانیول نے 1727 تک عربی رسم الخط میں چھیائی کی اجازت نہ دی۔ بظاہر، بیواضح نہیں ہے کہ عثانی سلطان حیمایہ خانے سے کیوں خوف کھاتے تھے۔ ناصرف بیر کہ کتابوں کی شکل میں ایک انتہائی اہم صنعت تھی جے مصنوعی طور پر دبایا گیاتھا، بلکہ چھیائی قیمتوں کی معلومات کے ذریعے مارکیٹوں کو باہم مربوط کرسکتی تھی، اہم واقعات کی خبروں کوسلطنت کے دور دراز گوشوں تک پھیلاسکتی تھی ، یا سلطان کی مہمات کے حق میں بروپیگنڈ رے کو پھیلاسکتی تھی۔ بلاشبہ، باغی بھی سلطان کے خلاف پراپیگنڈے کے لئے اسے استعال کر سکتے تھے، لیکن جب تک فوج پر اُس کا کنٹرول تھا،اس وقت تک بیناممکن تھا۔ بیروا قعات سوالات پیدا کرتے ہیں: عثمانیوں نے اتنے طویل عرصے تک چھیائی کی ممانعت کیوں کی؟ چھاہے خانے کی قبولیت کو اتنا موخر کرنے کے اگرکوئی نتائج تھے،تووہ کیا تھے؟

163

اس کتاب میں اختیار کیا گیا ڈھانچہان دونوں سوالات سے نمٹ سکتا ہے۔ اس حقیقت کا ادراک حاصل کرنے کے لیے کہ عثانیوں نے کیوں چھاپہ خانے کی ممانعت کی، یہ ڈھانچہ بیا شارہ کرتا ہے کہ درج ذیل سوالات برغور کرنے کی ضرورت ہے: سلطنت عثانیہ میں چھاپہ خانہ کی ممانعت سے کس نے فائدہ اُٹھایا؟ کیا اُنہوں نے سلطان کی حکمرانی کوتو سیج دی؟ کیا وہ حکمرانی کو تو سیج دی؛ کیا وہ حکمرانی کو تو سیج دی؛ کیا وہ حکمرانی کو تو سیج دینے والی اُس تنظیم کے اسے اہم ارکان تھے کہ قوا نین اور پالیسیوں پرسودابازی میں اُن کی آوازیں شئی جاتیں؟ ''وہ کتا جونہ بھونگا'' کی بھی ایک وضاحت کی ضرورت ہوتی ہے۔ اگر عثمانیوں نے چھاپہ خانے کے پھیلاؤ کو تین صدیوں کے لیے روک دیا، تو یور پی حکمرانوں نے چھپائی کے پھیلاؤ کورو کئے میں بے بس تھے؟ چھپائی کے پھیلاؤ کورو کئے میں ایسے گہرے اختلافات تھے، جنہوں نے یور پی حکمرانوں کو تو پہلے حکمرانوں کو تو بیا کہ خالے معکوں کے پھاپہ خانے کی اجازت دیے کی ترغیب دی لیکن عثانی حکمرانوں کو ایسا کرنے کی ترغیب معکوں دی؟ یہ بات خیال پیش کرتی ہے کہ ٹھیک ایسے ہی اختلافات تھے، جن کی وجہ سے دونوں خطوں نے چھاپہ خانے کے بارے میں مختلف روعمل اختیار کئے۔

| لمران، مذہب اور دولت 66 |     | <u>y</u> 16 | رپ میں ابتدائی چھپائی |
|-------------------------|-----|-------------|-----------------------|
| جر منی                  | 51  | 32%         | 7,662                 |
| آئزلينڈ                 | 0   | 0%          | 0                     |
| اڻلي                    | 75  | 37%         | 9,881                 |
| نيدرلينڈز               | 13  | 34%         | 1,165                 |
| <i>پ</i> ولینڈ          | 5   | 21%         | 27                    |
| پُر تگال                | 5   | 17%         | 29                    |
| <i>سپ</i> ين            | 28  | 30%         | 938                   |
| سوئنز رلينڈ             | 10  | 50%         | 877                   |
| بونا يَبْشُرُ كِنَكَدُم | 4   | 6%          | 398                   |
| ميزان                   | 254 | 30%         | 27 704                |

زرائع: آبادی: ہارُ وخ اے آل۔ (1988); چھاپی خانہ:۔

فيورايند مارٹن (1958)، كلير (Clair) (1976) برٹش لائبريري (2011); صرف ايك بزارآ با دی سے زیادہ والےشہروں کومد نظر رکھا گیا۔

گٹن برگ اوراُس کے معاونین نے پہلی چھائی کی ورکشا پیں مینز (Mainz) اوراس کے گر دونواح کے علاقوں میں قائم کیں۔اُنہوں نے چھیائی کی اجارہ داری تقریباً ایک دہائی تک قائم رکھی، جب اُن کے مخافین نے سڑاس برگ میں 1459 ۔ (7) میں ایک بائبل چھایی۔ ابتدائی طابعین یا تو زیرتر بیت ملاز مین تھے، یامینزس گٹن برگ کے کاروباری شراکت دار تھے۔ اس ٹیکنالوجی کی حقوق ملکیت کی حامل نوعیت کی وجہ سے، اس میں داخلے کے لیے بہت اہم رُ کاوٹیں تھیں، جن میں سے سب سے بڑی دھاتی ٹائپ کے حصول کی تھی۔ایک متحرک دھائی ٹائیے کے لیے استعال ہونے والے طریق کارمیں خام دھاتوں کے ایک مخصوص مرکب کی ضرورت ہوتی تھی، جو طابعین کے ایک چھوٹے سے گروہ کے ہاں ایک راز رہا(8) اس کا مطلب یہ ہے کہ چھپائی کی صنعت پہلی چند دہائیوں میں بمشکل ہی مقابلاتی تھی۔ چندافراد جو چھا یہ خانے کا آغاز کرنے کی تربیت اورعلم رکھتے تھے ابتدائی چھیائی پر حاوی تھے، اور بیاُن کا اپنا

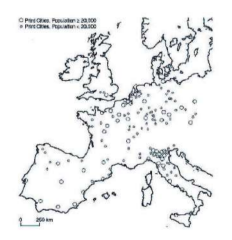
## يورب ميں ابتدائی چھيائی

اس ایجاد کو گٹن برگ کی طرف سے متعارف کروائے جانے کے پانچ سال کے اندر، جو کہ اس نئی ٹیکنالوجی کواستعال کرنے والا بڑا کام تھا، گٹن برگ کی بائبل، فروخت کیلئے دستیاب تھی۔ پندرهویں صدی کے اختیام تک بورب کے 100 سب سے بڑے شہروں میں سے ساٹھ کے اندر چھا یہ خانے تھے،اور 30 فیصدا یسے شہروں میں جن کی آبادی کم از کم ایک ہزارتھی ایک چھا یہ خانہ تھا، چھاپیخانہ کٹن برگ کے جرمنی تک مرکوز نہ تھا: تقریباً ہرقوم کے پاس،صدی کے اختتا م تک کم از کم ایک چھایہ خانہ ضرور تھا۔ (دیکھئے جدول 5.1) غالبًا اس سے زیادہ حیرت انگیز بات بیہ کہ،اس عرصے کے دوران طابعین نے 27,000 سے زیادہ الی تصانیف چھاپیں جوابھی تک موجود ہیں،اور پیدا ہونے والی تصانف کی حقیقی تعداد، غالبًا اس سے بہت زیادہ ہے۔

**جدول 5.1:** مُلکوں کے حساب سے، 1500 تک چھاپی خانہ کے حامل شہروں کی ، اور شائع ہونے والی تصانف کی تعداد

| 1500 تک تصانیف | چھاپہ خانہ رکھنے<br>والےشہروں کا فیصد | 1500 تک چھاپہ خانہ | موجوده ملک             |
|----------------|---------------------------------------|--------------------|------------------------|
|                | واليشهرون كافيصد                      | واليشهرون كى تعداد |                        |
| 84             | 11%                                   | 1                  | آ سٹریا                |
| 808            | 20%                                   | 8                  | بل <sub>ج</sub> م<br>م |
| 63             | 33%                                   | 6                  | چيک ريپبلک             |
| 6              | 50%                                   | 2                  | <i>ڈنمارک</i>          |
| 0              | 0%                                    | 0                  | فن لينڈ                |
| 5,766          | 35%                                   | 46                 | فرانس                  |

اختیارتھا کہ وہ چھاپہ خانہ کہاں قائم کریں۔ان اسباب کی بنا پر چھپائی، اپنی پہلی چند دہائیوں میں جرمن رہی ..... بڑھے کھے، جرمن رہی ..... بڑھے کھے، خانوں کو چلاتے تھے اور مسودات کی ادارت کرتے تھے۔ عام لوگوں کے ایک گروہ نے جو چھاپہ خانوں کو چلاتے تھے اور مسودات کی ادارت کرتے تھے۔ اس صنعت پر کنٹرول حاصل کرلیا۔ طابع علما اکثر اوقات یا تو پاوری تھے یا یو نیورسٹیوں کے پروفیسر تھے عملی طور پروہ سرمال کرلیا۔ طابع علما اکثر اوقات یا تو پاوری تھے یا یو نیورسٹیوں کے پروفیسر تھے عملی طور پروہ سرمالی دارتھ .....اتبرائی طابعین میں سے بہت سے ایسے مقامات پر اوقات کی دہائی کر گئے جہاں کتابوں کی طلب سب سے زیادہ تھی: پہلے بڑے بڑے بڑے کاروباری مراکز پر اور پھر یو نیورسٹیوں والے شہروں میں (9) چھپائی 1470 کی دہائی میں تیزی سے پھیلی، خاص طور پر جمنی اورا ٹلی میں شالی اٹلی میں طلب غالبًا سب سے زیادہ تھی، جواس وقت یورپ کا امیر ترین خطہ تھا۔ صدی کے اختتام تک چھاپہ خانہ پورے مغربی یورپ میں ہمہ گیر طور پر مستعمل تھا۔ در کیکھئے شکل 5.1)



شکل 5.1: مغربی اوروسطی بورپ میں 1500 تک چھپائی کے شہر جدول 5.1 نے بیرواضح کیا کہ گٹن برگ کے بعد بچپاس سال کے اندر چھا پہ خانہ کس طرح تیزی سے بورے بورپ میں چھیل گیا۔ 1500 تک، 254 بور پی شہروں میں چھا پہ خانے تھے، بشمول تقریباً 30 فیصد مغربی اور وسطی بورپ کے اُن شہروں کے جن کی آبادی کم از کم

1,000 تھی۔ چھاپہ خانے مغرب یورپ کے دولت مند ترین خطوں ۔۔۔۔۔۔اٹلی، فرانس (اُس وقت پیرس یورپ کا سب سے بڑا شہر تھا) اور زیریں مما لک ۔۔۔۔۔۔ساتھ ہی ساتھ جرمنی میں بہت کثر سے سے سے جرمنی میں تو ،منیز میں اس کی ابتدائی کی جڑوں کی وجہ سے، طباعت کا کھجراُ س کے مزاج کا ایک حصہ تھا، یہاں تک کہ سین میں بھی، جومغربی یورپ میں مسلم حکمرانی کے تحت، امیر ترین خطہ تھا، جس سے کہ کاروباری انقلاب کے دورن شالی اٹلی کی شہری ریاستیں بازی لے گئیں، صدی کے اختتام تک 03 فیصد شہروں میں چھپاہ خانے موجود تھے۔سب سے بڑے پندرہ طباعتی شہروں میں سے بیادہ تھ معیارات کے مطابق بڑے شہر تھے (دیکھیں جدول 5.2) میہ پندرہ شہراُن 71 فیصد کتا بوں کا سبب سے ہوت کے دن تک باقی ہیں۔۔۔۔ واضح طور پر، جبکہ طباعت کار پورے مغربی یورپ میں بھیں پھیل گئے، وہیں اُن میں سے بہت سے چند چیدہ شہروں میں مرکوز ہو گئے۔

168

#### جدول 5.2: 1500 سے پہلے سب سے بڑے طباعتی شہر

| 1 5 0 0      | 1500 میں آبادی | 1500 تک تصانیف | شهر      |
|--------------|----------------|----------------|----------|
| يو نيورسڻيال |                | کی تعداد       |          |
| کوئی نہیں    | 100,000        | 3,458          | وينس     |
| ہاں          | 225,000        | 2,701          | پيرل     |
| ہاں          | 55,000         | 1,886          | روم      |
| ہاں          | 45,000         | 1,488          | كولون    |
| ہاں          | 10,000         | 1,324          | لائپزگ   |
| ہاں          | 50,000         | 1,320          | ليونز    |
| نہیں         | 30,000         | 1,195          | آ گسبرگ  |
| نہیں         | 20,000         | 1,115          | سٹراسبرگ |
| نہیں         | 100,000        | 1,065          | ميلان    |

يورب ميں ابتدائی جھيائی

19.658

71.00%

ذرىعە: برٹش لائبرىرى (2011)

ميزان كافيصد

1500 سے پہلے چھنے والی زیادہ تر کتابوں کی زبان لا طبیٰ تھی (77 فیصد کی)،اگر چہ بہت سی مقامی زبانوں میں چھتی تھیں، بشمول اطالوی کے (7 فیصد) جرمن (6-4 فیصد) اور فرانسیسی مقامی زبانوں میں چھتی تھیں، بشمول اطالوی کے (7 فیصد) جرمن (6-4 فیصد) نہ بہی تصانیف سب سے زیادہ مقبول تھیں، جو ابتدائی طور پر چھپنے والی تمام کتابوں کا تقریباً 45 فیصد تھیں، جن میں بائبل سب سے زیادہ خواندہ لوگ کلیسا کے افراد تھے۔ کلیسا نہیں ہونی چاہیے، کیونکہ اُس وقت کے سب سے زیادہ خواندہ لوگ کلیسا کے افراد تھے۔ کلیسا طباعت کے ابتدائی گا ہموں میں سے سب سے بڑے گا ہموں میں شامل تھا۔ یہ چھا پہنا نہ کو آرڈی نئیسوں کی چھپائی، مقبول عام مقد س لوگوں کی تصانیف، تھس کی خریداریوں کے حساب، اپنی ترکی مخالف صلیمی جنگ کے پراپیگنڈ ہے اور معافی ناموں کی چھپائی کے لیے استعال کرتا تھا۔ مقامی کلیسا بھی کلیسا بھی کلیسا کی عبادات کے لیے کتابوں کا تقاضا کرتے تھے۔ 11 بہت سی خالفاہیں طباعت کاروں کو اٹنی کے چھوٹے طباعت کاروں کو اٹنی کے جھوٹے شہروں میں نہ بہی تصانیف کے لیے ایک بڑی منڈی ممل جاتی تھی۔

طلب کا ایک اور اہم ذریعہ تا جروں کی طرف سے تھا، جنہیں ریاضی کی کتب کی خواہش تھی مغرب میں ریاضی کی کتب کی خواہش تھی مغرب میں ریاضی کی سب سے پہلے چھپنے والی کتاب، ٹرائر پولیسواری کھ مُنیک 1478 (Treuiso مغرب میں یا 1482 میں شائع ہوئی، اور اقلیدس کی تصانیف سب سے پہلے وینس میں 1482 میں

شائع ہوئی۔ (12) شالی اٹلی نے زیادہ تر ابتدائی ریاضی کے مقالہ جات چھا ہے، کیونکہ یہی وہ جگھی جہاں تا جرانہ سرگرمیاں سب سے زیادہ تھیں اور اس لئے الیمی تصانیف کی طلب بھی سب سے زیادہ تھیں اور اس لئے الیمی تصانیف کی طلب بھی سب سے بڑھ کرتھی۔ اقلیدس کے 1519 کے پُر تھالی ایڈیشن کا انتساب، تا جروں کے لیے طبع شدہ تصانیف کی اہمیت کی عکاسی کرتا ہے: ''میں بیر حساب کی کتاب اس لئے طبع کررہا ہوں کیونکہ، پُر تھال میں بیر چیز، ہندوستان، فارس، عرب، حیثہ اور اُن دوسرے مقامات کے ساتھ جنہیں ہم نے دریافت کیا ہے، سودا کاری کے لیے ضروری ہے۔ (13)

170

حکام کی طرف سے طباعت کے پھیلاؤ کوئست کرنے یا جو کچھ طبع ہور ہاتھا، اُس کو کنٹرول کرنے کے لیے کچھ کوششیں ہوئیں۔ خاص طور پر کلیسا نے اُن کتابوں کے پھیلاؤ کو کنٹرول کرنے کی کوشش کی جواس کے مفادات کو چیلنج کرتی تھیں 1479 میں، پورپ سِکٹس چہارم نے کولون کی یو نیورٹی کواُن طباعت کاروں کی مذمت کرنے کی اجازت دی، جووہ کچھطبع کررہے تھےجنہیں وہ زندیقیت کی کتابیں سمجھتے تھے۔اس چزنے اگلی صدی کے دوران کلیسا کی پالیسی کی پیش آگاہی کردی۔ یوپ نے 1487اور 1501 میں کلیسا سے اخراج اور ہمہ گیر اخساب کی اجازت دینے کے لیے فرامین جاری کئے، اور یوپ لیودہم نے ایک ایسا فرمان جاری کیا جس نے کلیسا کی اجازت کے بغیر کسی کتاب کی اشاعت کی ممانعت کر دی۔ 14 کلیسا نے 1490 کی دہائی کی ہسیانوی مذہبی عدالت کے دوران متعدد ملحدانہ کتابوں کوروک دیا،اور اس نے 1559 میں داانڈ کیس لپورم پر وہمیٹورم (Index Librorum Prohibitorum) ''ممنوعہ کتب کی فہرست'' جاری کر دی۔اس نے پر وٹسٹنٹ مجموعہ تحار مرکے فرانسیسی پبلشروں کو سزائے موت دلوائی۔اسی طرح بادشا ہوں نے بھی کچھ خاص قتم کی کتابوں کی ممانعت کی۔ ہنری مشتم نے جب انگلتان میں تحریک اصلاح کلیسا شروع کرنے کی کوشش کی تو اُس نے 1530 کی دہائی میں ممنوعہ کتب کی ایک فہرست شائع کی اور 1538 میں انگلتان نے انگلش میں کہ میں ہوئی کتب کی درآ مدیر یا بندی لگا دی۔خصوصی مفادات، جبیبا کہ انگلتان میں سٹیشرز جنہیں بادشاہ نے پورے انگلتان میں طباعت کی اجازت داری عطا کی تھی بھی طباعت کے

يورپ ميں ابتدائی چھيائی

#### سلطنت عثانيه ميس طباعت كضابط

172

2012 میں میں نے ماہرین معاشات میٹین کاسگل (Metin Cosgel) اور تھامس مُیسلی (Thomas Miceli) کے ساتھ دومقالہ جات شاکع کئے، جنہوں نے اُس مسکلے سے بحث کی جواس بات کے شروع میں پیش کیا گیا ہے: عثانیوں نے چھا پی خانہ کاعلم 1480 کی د ہائی سے رکھنے کے باوجود 250 سال کیوں اسے دبائے رکھا؟ اس معمے کے بارے میں ہمارے جواب کو بھنے کے لیے، کچھ تاریخی پس منظر ضروری ہے۔

عثانیوں کو جھابیرخانے کے بارے میں پہلی دفعہ بایزید دوم (عہد 1512-1481) کے عہد میں علم ہوا۔ واقعات کے ایک بہت جانے پہنچانے لیکن ابھی تک متنازعہ متن کے مطابق ، بایزید دوم نے 1485 میں، عثانی ترکی میں طباعت پر یابندی لگانے کا ایک حکم جاری کیا۔ (17) اُس کے بیٹے سلطان سلیم اول نے 1515 میں اس فرمان کی تجدید کی۔اُس حکم میں یہ بیان کیا گیا کہ''کسی شخص کا اپنے آپ کو طباعت کے علم سے آراستہ کرنا موت کی سزا کا مستوجب ہوسکتا ہے۔' (18) اس فرمان کا اثر اس کی تدوین کے ایک صدی بعد واضح ہوا: سر ھویں صدی میں منگری کے عثانی وقائع نگار پیک کے باس ابراہیم نے کھل کراس بات پر حیرت کا ظہار کیا کہ عربی اورعثانی ترکی زبانوں میں کتب کیوں دستیاب ہیں ہیں۔(19)

متفقه خیال کےمطابق طباعت پر یابندی کا اطلاق اُس مسلمان رعایا پر ہوتا تھا جوعر بی رسم الخط میں طباعت کرتے تھے، جو کہ نہ صرف یورے مذہب اسلام کا سرکاری رسم الخط تھا، بلکہ عثانی تر کی زبان کا بھی رسم الخط تھا۔ مذہبی اقلیتیں ، چھا یہ خانے لگانے کے لیے اس وقت تک آ زاد تھیں جب تک وه غیراسلامی موضوعات پراور غیرعر بی رسم الخط میں کتب چھاپیں۔اس طرح،عثانیوں نے سپین اور پُر نگال سے آئے ہوئے یہودی تارکین وطن کو 1493 میں استنبول میں ایک جھایہ خانہ لگانے کی اجازت دی،اوراُنہوں نے جلد ہی عبرانی رسم الخط میں تورات اور دوسرے مذہبی

بعض پہلوؤں کو رو کنے کے قابل ہو گئے، اور بعض اوقات وہ تشدد سے ایبا کرتے تھے۔ (15) کیکن طباعت کاربہت آ سانی سے زیادہ تر احتساب سے فرضی ناموں، مقام طباعت کا غلط اعلان کر کے یا ایس جیسی کتابیں جھاپ کر جوسنسرشپ سے آسانی سے چھیائی جاسکتی تھیں، سنسرشب کی یابندیوں سے احتراز کر سکتے تھے۔ آخر کار پورپ میں سنسرشب کمزور ہوگئی اور طباعت کارسزا کے خوف کے بغیر کتابیں چھایتے رہے۔

اورغیر مذہبی متون کی اشاعت کی ۔ آرمینیا وُل نے 1560 کی دہائی میں ایک چھایہ خانہ لگایا، جو غیرملک سے منگوائے گئے حروف کی شکلوں کے ساتھ آرمینیا ئی حروف جہی میں کتب کی طباعت كرتے تھے جبكدايك يوناني قدامت پيند درويش 1627 ميں پہلا يوناني چھاپہ خاندا سنبول ميں لے آیا۔20 1610 میں، تونی عیسائیوں نے قزاحیہ کے شہر میں عہد نامہ عتیق کے گیتوں کوعربی میں طبع کیا (اسیریائی ٹائپ کواستعال کرتے ہوئے (21)

1727 تک ہی یہ ہوا کہ ایک عثانی سلطان نے عربی رسم الخط میں چھیائی کے قابل ایک چھا پہ خانہ قائم کرنے کی واضح طور پرمنظوری دی ابراہیم متفرقہ نامی ایک ہنگرین نومسلم نے اینے شراکت دارسعید آفندی کے ساتھ کاروبارشروع کیا۔اور اُنہیں ایک فرمان ملاجس میں اُنہیں عربی میں چھیائی کرنے کی اجازت دی گئی، تاوقتیکہ مذہبی اور تصانیف کی طباعت نہ ہو۔اُن کے یہلے کا عملی نوعیت کے تھے۔جس میں نقشے ،گرامر کی کتابیں اور لغات شامل تھیں۔(22) لیکن اُن کے چھاپیہ خانہ نے صرف سترہ کتابیں تمیس جلدوں میں طبع کیں، اور پیہ 1745 تک بند ہوگیا،جس کے بعد سلطنت میں اُنیسویں صدی تک طباعت بالفعل رُک گئی۔ کیکن ابراہیم متفرقہ اورسعید آفندی کواجازت بخشنے والے فرمان میں استعال کی گئی زبان سے کچھادراک حاصل کرنا ممکن ہے۔ بیہ بات واضح تھی کہ سلطان ایک بڑی یا بندی کو اُٹھار ہاتھا۔ اس فر مان میں یہ بیان کیا گیا کہنٹی ٹیکنالوجی کی''نقاب کشائی ایک ڈلھن کی طرح کی جائے گی اور دوبارہ اسے نہیں

اس سے بدواضح ہوتا ہے کہ ابتدائی فرامین نے ، اُن کے ابتدائی اطلاق اورا ٹھارویں صدی کے آغاز میں ایک چھاپہ خانہ کی واضح اجازت کے درمیان کی ڈھائی صدیوں کے عرصے میں، عربی رسم الخط میں طباعت کورو کئے میں پچھ نہ پچھ کر دارا دا کیا۔

عثانیوں کی چھاپہ خانے اینانے میں ناکامی، معاشی اورٹیکنالوجیاتی تاریخ کا، خطاکئے جانے والے بڑے مواقع میں سے ایک موقع تھا۔مغربی پورپ میں، چھایہ خانے نے ایسے بہت ے معاشی اور تعلیمی مواقع مہیا گئے جن کا چھایہ خانہ سے پہلے تصور بھی نہیں تھا۔ لہذا عثانیوں نے اس ٹیکنالوجی پر یابندی کیوں لگائی؟ دوامکانات تو یابندی کے پیچھے قوت متحرکہ طور پر فوری طور یر۔ قابل نظراندازی ہیں۔ پہلی ،طبع شدہ تصانیف کی غیرموجود گی محض عربی رسم الخط کی ندوت کی

عکاسی کرتی تھی۔اگر چہ بیہ بات یقینی ہے کہ عربی رسم الخط لاطینی رسم الخط کی نسبت زیادہ چیلنج پیش كرتا ہے ليكن يور بيوں نے تيزى سے كسى بھى قسم كى رُكاولوں پر قابوياليا۔ 1530 تك، وينس کے طباعت کاروں نے ،عثانیوں کے چھاپہ خانہ کی اجازت دینے سے بہت پہلے،قرآن کوعربی میں طبع کرلیا تھا۔اوراطالویوں اور پیرس والوں نے بھی عربی رسم الخط میں طباعت کی صلاحیت رکھنے والے متعدد چھایہ خانہ قائم کر لئے تھے۔ پوپ جوکیئس دوم (عہد 1513-1503) کے یاس 1514 میں عیسائی عبادات پرعر بی میں طبع شدہ ایک کتاب موجود تھی ،اور جینووا کے طباعت کاروں نے 1516 میں داؤڈ کے گیتوں کا ایک عربی ایڈیشن طبع کرلیاتھا۔ دونوں ایڈیشین غالبًا عربی بولنے والے عیسائی طبقات کے لیے تھے۔ تین مشہور عربی میں اشاعت کرنے والے چھاپہ خانے پوری سولھویں اورسترھویں صدیوں کے دوران اٹلی میں قائم رہے; ایک مدیکی چھاپہ خانہ تھا، جوئیسٹیٰ کی تعلیمات اور عربی میں گرامر کی کتابیں چھایتا تھا۔ (24)

یہ تیوں کے متیوں اشاعت گھرالی تصانف شائع کرتے تھے جوعثانی صارفین کے لیے مطلوب ہوتی تھیں۔ بلاشبہ، اُنیسویں صدی تک، عربی میں طبع ہونے والی بہت ہی کتابیں یا بائبل تھیں یادوسرا عیسائی ادب تھا( 25)۔ الغرض، پورپ میں جھابہ خانہ کے پھیلاؤ کے بعد، کاروباری طباعت کاروں کوعر بی رسم الخط میں طباعت ہے منسلک کسی قشم کی ٹیکنالوجیاتی مشکلات یرقابویانے میں زیادہ وقت نہ لگا۔

دوم، یہ چیز، بھی قابلِ سلیم نہیں ہے کہ سلطنتِ عثانیہ میں چھاپہ خانہ کی عدم موجودگی کا سبب،اس میں مطبوعہ مواد کی طلب میں کمی تھا۔ یہ بات مکنہ طور پر سیح ہے کہ کما بوں اور کتا بچوں کی طلب سلطنتِ عثانیہ میں مغربی بورب کی نسبت کم تھی اور بیعین ممکن ہے کہ کمز ورطلب نے مستقبل کے پبلشروں کے چھایہ خانہ قائم کرنے کے جذبہ محرکہ کو ماند کر دیا ہو۔ اگر چہ کوئی قابلِ اعتاد تخمینهبی ہیں کیکن موزمین عام طور پراس بات پرمتفق ہیں کے سلطنت عثانیہ میں ابتدائی جدید دور میں خواندگی کی شرح بہت کم تھی: یہاں تک کہ اُنیسویں صدی کی ابتدا تک عثانی شروح خواندگی 3-2 فیصد کے لگ بھگ تھے، جبکہ شرع خواندگی یورپ کے بہت سے حصول میں 1500 تک بھی اس سے دُگنی یا تکنی تھیں (26) اس دوران میں، چھاپی خانے کی ایجاد کے بعدوالی صدی میں یرانے استبول میں تربیت یافتہ اور غیر تربیت یافتہ دونوں کے حقیقی معاوضہ جات،

یورپ کے بڑے شہروں میں معاوضہ جات کی نسبت نصف یااس سے معمولی سے زیادہ تھے 27 کیونکہ کتابیں ایک سامان تعیش تھیں ۔لہذا کم ترشرح خواندگی کے ساتھ ساتھ کم تر معاوضہ جات نے کتابوں کی طلب کوضرور ماند کر دیا ہوگا۔

175

سلطنتِ عثمانيه ميں طباعت کے ضالطے

کین یہ بات بالکل نا قابلِ تسلیم ہے کہ عربی میں طبع شدہ کتابوں کی طلب، اتنی قابلِ نظر اندازی تھیں کہ وہ سلطان کی طرف سے عائدہ شدہ یابندیوں کی عدم موجود گی میں، طباعت غیرنفع مند ہوجاتی۔ یورپی تجربے نے یہ بات ظاہر کی کہ زہبی متون کی طلب، خاص طور پر بائبل کی قطع نظرشرح خواندگی یااشاعتی زبان کے، بہت زیادہ تھی۔مغربی پورپ میں، ناخواندہ لوگ بھی بائبل کواینے پاس رکھنے کی خواہش رکھتے تھے۔ یہی بات قرآن کے بارے میں،عثانی آبادی کے ایک ھے کے بارے میں یقیناً ٹھیکتھی، یہاں تک کہ اُن لوگوں کے بارے میں بھی جوعر لی پڑھنا یا بولنانہیں جانتے تھے۔علاوہ ازیں چھابہ خانہ کی ایجاد سے بہت پہلےمسلمانوں کی لائبر ریاں وسیع پیانے پر پھیلی ہوئی تھیں۔اسلام کی پہلی حیار صدیوں میں،مشرقِ وسطیٰ میں دُنیا کی بعض بڑی لائبر بریاں موجودتھیں، آٹھویں صدی کے وسط میں اسلامی دُنیا میں سمرقند میں کاغذ کے متعارف ہونے کے بعد (مغرب میں اس کے متعارف ہونے سے تقریباً پانچ صدیاں بیشتر) کاغذ کی ملیں پورے مشرقِ وسطی اور شالی افریقہ میں تیزی سے پھیل گئیں، اور ہاتھ سے لکھے ہوئے نسخوں کے ذریعے اشاعت ایک اہم صنعت بن گئی ۔نسخہ نوبیوں کی تعداد کتب فروشوں کے ساتھ ساتھ دُ گئی ہوگئی۔اورکم از کم تیرھویںصدی تک، بغداد، دمشق قاہرہ، غرناطہ اور فیض میں بہت بڑی کتابوں کی دُ کا نیں موجود تھیں ۔ 28 نتیجۃ ، جھوٹے بڑے شہروں میں مسجد لائبریریاں وجود میں آگئیں اور نجی اورسرکاری لائبریریاں وسیع پیانے پر پھیل گئیں۔ تیرھویں صدی میں بغددا، دمثق، قاہرہ، شیراز، فیض، سمر قند، بخارااور قرطبه میں بڑی بڑی لائبر ریاں موجود تھیں۔(29) اگرچہ منگول حملوں نے الیی بعض لائبر ریوں کو نتاہ کر دیا، اور بیمکن ہے کہ دوسری لائبر ریاں مشرق وسطی کی معیشتوں کے جامد ہونے کے بعد استعال میں نہ رہی ہول کین بیہ بات نا قابلِ فہم ہے کہ ایک الی ثقافت میں کسی مہم جوطباعت کار کے لیے طباعت غیر نفع بخش ہو۔ بلاشبہ ضیاءالدین سردار (صفحہ 15، 1993) یہ دعویٰ کرتا ہے کہ'' تقریباً آٹھ سوسال تک (چھایہ خانہ کی ایجاد سے پہلے)،مسلم تہذیب حقیقی طور پر ایک کتاب کی تہذیب تھی: جس کی بنیاد ایک کتاب ( قرآن ) نے رکھی تھی ۔

....اس کا بنیا دی مقصد .....اس کی سرحدوں کا دفاع کرنا یا اُن کی توسیع کرنانہیں تھا۔ بلکہ کتا بوں کی طباعت اوراُن کی تقسیم تھا۔ یہ ٹھیک ہے کہ پندر ہویں صدی کے اواخر میں، عثانی اور مصری مملوک سلطنتوں میں،عباسی سلطنت کے عروج میں موجود، ماحول سے مختلف ذہنی ماحول تھا،کیکن اسلامی ثقافت میں کتابوں کی اہمیت بیظ ہر کرتی ہے کہ، اس وقت جبعث نیوں نے پہلے پہل گٹن برگ کی ایجاد کے بارے میں سُنا ، کتابوں کی کوئی نا پُخنہ طلب رہی ہوگی۔

زیادہ امکان اس بات کا بھی ہے کہ طبع شدہ کتب کی کم طلب، چھایہ خانہ پریا بندیوں کے ساتھ مل گئی ہو،اوراس طرح اس نے مستقبل کے طباعت کے نفع نقصان کے حساب کواس طرح خم دیا ہوکہ وہ عربی میں طباعت کرنے والے چھایہ خانہ قائم کرنے سے دورہٹ گیا ہو۔اگر کتابوں کی طلب وا تعتاً کم ہوتی ، تو چھا پی خانہ قائم کرنے کے فوائدا تنے کم ہوں گے ،اگر چہ صفر سے بہت بعید ہوں گے۔ کہ وہ سلطان کے فرمان کی خلاف ورزی کرنے میں جھے بڑے نقصانات کو بورا کرنے کے لیے کافی نہیں ہول گے۔ان عوامل نے اکٹھے ہوکر''عربی رسم الخط میں صفر چھیائی کے توازن'' کوجنم دیا: طلب مثبت تھی،لیکن اتنی زیادہ نہ تھی کہ کوئی مستقبل کا طباعت کارطباعت کے بڑے اخراجات کو برداشت کرسکتا۔

یا دراک اس حقیقت کی وضاحت کرنے میں بھی مددد ہے سکتا ہے کہ 1485 میں اصل حکم کی تدوین اور 1727 میں اس کی حتی اجازت کے درمیان کے 242 سالوں میں یابندی کے اطلاق كى كوئى براهِ راست شهادت كيون نهيس ملتى ـ ثانوى مجموعه تحارير مجموعي طورير، 1485اور 1515 میں اصل فر مانوں کا ذکر کرتا ہے اور پھر دوصد یوں کی چھلانگ لگا کر ابراہیم متفرقہ کے چھا یہ خانے ریج نیج جاتا ہے۔اس مجموعہ تحاریر نے گہرائی میں جاکرکوئی ایسی براوراست شہادت پیش نہیں کی ہے، کہ اس درمیانی عرصے میں کسی مسلمان نے عربی رسم الخط میں طباعت کرنے والے چھاپہ خانہ قائم کرنے کی درخواست دی ہوا درعثانی حکومت نے اس سے انکار کیا ہو۔لیکن ببرحال ایک شخص ٹھیک یہی تو قع کرسکتا ہے اگر سلطان کاعربی رسم الخط میں کسی چھاپی خانے کو قبول کرنے کا امکان نہ ہو، اور بہر حال طلب بھی کم ہو، تو اوّل تو کسی کار وباری شخص کے لئے چھاپیہ خانہ کھو لنے کا جذبہ محرکہ ہی کم ہوتا ہے۔ بیختلف قو توں کے درمیان ایک توازن کاممل ہے۔ بعض اووقات توازن کےاعمال کو بھینا،معاثی تاریخ میں،مشکل ہوتا ہے کیونکہ بیمل اصل میں بےعملی

#### عثمانیوں نے حیصا پیرخانہ کو کیوں روکا؟

178

اس بات کوآشکار کرنے کے لیے کہ عثانی سلطانوں نے ایک ایس ٹیکنالوجی کی راہ کیوں روکی جس کے اتنے واضح فوائد تھے، میٹن کوسکل (Metin Cosgel)، تھامس میسیلی Thomas (Miceli اور میں نے اس دور کی تاریخ کو کھنگالا۔ ہمارا بڑا ہدف پیرتھا کہ چھا یہ خانے سے کسے نقصان پہنچتا۔اورآیا کہ اُن کے پاس آئی طاقت تھی کہ وہ سلطان کواس کا راستہ رو کئے برآ مادہ کرسکتے۔باب2 میں پیش کردہ منطق بیاشارہ کرتی ہے کہ تلاش کرنے کی اچھی جگہ وہ افرادیا گروہ ہیں جوسلطان کی حکمرانی کوتوسیع دیتے تھے۔

اینے مسلمان پیشروؤں کی طرح، عثانی بھی اینے اقتدار کوتوسیع دینے کے لیے مذہبی جواز بخشی پر بہت زیادہ انحصار کرتے تھے۔اگر چہ عثانی پنیمبڑ کے ساتھ خونی رشتے کا دعویٰ نہیں کر سکتے تے ..... بلاشبہ وہ تو عرب بھی نہیں تے .....لہذا' اسلام یمل کرنے' کے ساتھ منسلک جواز بخشی کے فوائدا تنے زیادہ تھے، کہ اُن کے لیے ان کونظرانداز کرنا نامکن تھا۔ محمد دوم کے 1453 میں قسطنطنیہ فتح کرنے کے بعدیہ بات خاص طور پرٹھیکتھی، جو کہ ایک ایسا واقعہ تھا جس کی بازگشت يوري مسلم دُنيا ميں سُنا ئي دي حليل انلکيك Halil Inalcik (1973 صفحہ 56 ) پيدعويٰ كرتا ہے: '' قُسطنطنیه کی فتح کے ساتھ محمد دوم انتہائی باوقار مسلم حکمران بن گیا۔عثمانی اے پہلے چارخلفا سے لے کراب تک عظیم ترین اسلامی حکمران خیال کرتے تھے اور اسلامی دُنیا جہاد کو طاقت اور ا از ورسوخ کاعظیم ترین ذریعہ بھی تھی۔ فاتح محمد نے اپنے آپ کوتمام مسلمانوں کی طرف سے جہاد کرنے والاسمجھا:'' پیرمصائب خداکی خاطر ہیں۔اسلام کی تلوار ہمارے ہاتھ میں ہے۔اگر ہم ان مصائب کو برداشت کرنے کو اختیار نہ کرتے تو ہم غازی کہلانے کے قابل نہ ہوتے۔ ہم قیامت کے دن خُدا کے سامنے کھڑے ہونے سے شرمندہ ہوتے''

بعد میں سلیم اوّل نے مصری مملوکوں کی سلطنت کو فتح کیا، جس کی حکومت مکہ اور مدینہ کے

ہوتا ہے: اگر عربی رسم الخط میں طباعت کرنے والے چھا پی خانے کے قیام کے لیے کوئی محرک ہی نہ ہو، تو ہمیں چھاپہ خانے کی ممانعت کرنے والے زیادہ فرمان (اگر کوئی ہوں بھی ) نہیں ملیں گے، کیونکه کسی ایسے فرمان کی کوئی ضرورت ہی نہیں ہوگی۔ وہ سب کچھ جس پر ہم تکیپر کر سکتے ہیں، وہ 1727 کی فرمان کے زبان ہے، جس نے آخر کار چھا یہ خانے کی اجازت دی، جس سے بیظا ہر ہوا کہ بیعثانیوں کی یالیسی میںایک بڑی تبدیلی تھی۔

سلطنتِ عثمانيه مين طباعت كے ضابطے

عثانیوں کی معیشت کی برقسمتی کہاس''طباعت کی نفی'' کے اتفاقِ رائے کے اہم ججز کے نتائج تھے۔ پیصور کرنے کے لیے زیادہ محت نہیں کرنا پڑتی کہ چھاپی خانے کے تعارف نے کس طرح''ایک دائر ؤ خیز' کی سہولت کاری کی ہوتی .....جیسا کہاس نے پورپ میں کی .... جس سے، چھایہ خانے کی وجہ سے بڑھنے والی خواندگی کتب کی طلب مزید بڑھائی، جوجوابی رسد کا سبب بنتی ، جومزیدخواند گی کو بڑھاتی اورعلیٰ منزاالقیاس۔ جب تک کتابوں کی کوئی ابتدائی طلب ہوتی، یہ کم از کم کسی ایک فرم کے لیے اس صنعت میں داخل ہونے کے لیے اور ایک '' دائرہ خیر'' شروع کرنے کے لیے نفع بخش ہوتی۔ لیکن دائرۂ خیر صرف اُس وقت شروع ا ہوسکتا، اگر ایک فرد کے اندر ایک چھاپہ خانہ قائم کرنے کا جذبہ محرکہ ہوتا۔ کمزور طلب اور طباعت کے خلاف بھاری پابندیوں کا مطلب میرتھا کہ کسی ایک فرد میں ایسے عمل کو حرکت میں لانے کا جذبہ محرکہ غیرموجودتھا۔

اس تاریخ کا ایک اہم پہلویہ ہے کہ عثانی سلطان طباعت کے مجموعی طور پرخلاف نہیں تھا۔ بلکہ صرف عربی رسم الخط میں طباعت کے خلاف تھا۔ یہ اس بات کا ایک سمر اغ ہے کہ طباعت پر یابندیوں کے اسباب کو کہاں تلاش کرنا جا ہیں۔اس کی تنجی درج ذیل سوالات کے جواب میں ہے: عربی رسم الخط میں بڑے پیانے پر طباعت کس کے لیے خطرہ تھی؟ کیایہ خض یا گروہ اتنا طاقتورتھا کہ سلطان کوطباعت کے پھیلاؤے ہے روک سکتا، باوجوداس امر کے کہ سلطان اس نٹی اور اہم ٹیکنالوجی کوروک کرٹیکس کے محاصل اور معاثی ترقی سے محروم ہور ہاتھا؟ ایسے جھاپی خانوں کیلئے جوعر بی رسم الخط میں طباعت کرتے تھے۔ جھاپی خانے کا تعارف ،مسلمان آبادی پراس کے اثرورسوخ کے ایک اہم ترین ذریعے کو کھودینے کا سبب بنتا: یعنی مذہبی علم کی ترسیل پراس کی اجارہ داری کو۔ چھا پیخانہ کے متعارف ہونے سے پہلے ،مسلم دُنیا میں مذہبی علم کی ترسیل زیادہ تر زبانی عمل سے ہوتی تھی،جس پر مذہبی حکام حاوی تھے۔ یہ بات خاص طور برعثانی سلطنت کے بارے میں صحیح تھی۔ جہاں اس کے بہت سے باشندے .....اور بلکہ سلطان خود بھی ..... ما دری عربی بولنے والے نہیں تھے، اور لہٰذا اُنہیں قر آن اور دوسرے بڑے عربی کے متون کی تشریح کے لیے دوسروں پرانحصار کرنا پڑتا تھا۔اوّ لین اسلامی صدیوں میں، کتاب جھاینے کاعمل بہت محنت طلب تھا اور اس پرمسجدوں اور مدرسوں میں پڑھانے والی مذہبی حاکمیت کا کنٹرول تھا۔ نہ ہی علا درج ذیل طریقے پر کتابیں تخلیق کرتے تھے۔ پہلے، ایک معروف نہ ہی عالم ایک کتاب کسی کا تب کواملا کروا تا تھا، اینے حافظے سے یا اپنی ہی تحریروں سے، کئی ہفتوں یامہینوں میں۔ پھر، یہ عالم عام لوگوں میں اس کتاب کو پڑھوا کرسنتا تھا کہ کا تب نے کیا لکھا، یا وہ خوداس کو پڑھتا تھا، اور باردگریڑھنے کے دوران ترامیم کرتا تھا۔ پھروہ ایک اجارہ (کتب کی آگے ترسیل کرنے کے لیے ایک لازمی قانونی تقاضا) کے ذریعے اے متند قرار دیتا تھا، جواسے جائز بنادیتا تھا۔ جب ایک مرتبہ ایک عالم ایک کتاب کونقل کرتا تھا، تو اس کے پاس اسے مدرسہ کے نصاب میں داخل کرنے کا اختیار ہوتا تھا، اور وہ دوسرول کواس کونقل کرنے کا موقع دیتا تھا۔ اکثر اوقات اُس ك شاكرداسه بإدكريلية تهز بهت سے علما اسلامي متون كوقا فيدرديف ميں لكھتے تھے تا كه اس عمل کوآ سان بناسکیں، جواباً،علا کتب کواُس عالم اوراُس کے پیشروؤں کی طرف سے ترمیل شدہ سمجھتے تھے۔اجازہ کی دستاویز اُن تمام ناموں کی فہرست دیتی تھی جنہوں نے ماضی میں اس کتاب کوآ گے منتقل کیا، یہاں تک کہاس کتاب کا اس کےاصل مصنف تک کھوج لگایا جاسکتا تھا۔ یہ چیز ترسیل اورسند کا ایک ایبامسلمہ سلساتخلیق کرتی تھی، جسے حاصل کرنے کی صلاحیت صرف اعلیٰ تربیت یافتہ مذہبی علما میں ہوتی تھی۔ (32) علما نے اس طریقے پر بے شار کتب شائع کیں، جن کا مسودّہ قديم ترين تها، جواب تك موجودتها، جو 874 ميں شائع ہوا تھا۔ (33)

اسلام میں زبانی ترسیل کی اہمیت عثانیوں سے بہت پہلے سے ہے محصلیت کے اصحاب نے حدیث کی ترمیل زبانی کی جو کہ قرآن کے بعد مذہب اسلام کا اہم ترین ذخیرہ ہے۔ صحابہ کے

مقدس شہروں برتھی۔اس نے عثمانی سلطان کے مرتبے کومزیداُونچا کر کے اسلام کے محافظ کا درجہ دے دیا۔ان واقعات نے مذہبی جواز بخشی اقتدار کی قدرو قیمت مزید بڑھادی، جومذہبی حاکمیت سلطان كوعطا كرسكتي تقى، جب تك كه وه اسلام يثمل كرتا ـ نتيجة ً اگرچه سلطان ايني نجى زند گيوں ميں اتنے پارسانہ تھے۔ بہت سے الکومل سے لطف اندوز ہوتے تھے، حالانکہ بیاسلامی قانون کے مطابق ممنوع ہے ....لیکن اُنہوں نے اسلام کے مطابق عمل کرنے کی اداکاری کرتے ہوئے کھلے بندوں ندہبی اشارے کرنے میں کھی کوئی عار شیجھی۔ پندرھویں اور سولھویں صدی کے عثمانی سلطانوں کے لیےابیےافعال، جبیبا کہ جمعہ کے روزمسجد میں جانا، رمضان کے روزخوروں کے کو سزا دینا، شراب خانے اور قحبہ خانے بند کرنا، مدارس اور مساجد بنانا، اور ہرسال مکہ اور مدینہ کو سونے کے تحاکف بھیجنا، بہت عام تھے۔ (30)وہ خاص طور پر،عوامی جمایت حاصل کرنے کے لیے، غیرسُنیوں کے خلاف جنگ کے دوران اپنے مذہبی اوصاف کو بڑھا چڑھا کربیان کرتے، حزب خالف کے طاقتور ذرائع کو کمزور کرتے ، وہ قدامت پیند مذہبی علما کی حمایت حاصل کرنے کی عادت کا شکار تھے۔ مثال کے طور یر ، سولھویں صدی میں (ایرانی) شیعہ صفوی سلطنت کے خلاف جنگوں میں ، سلطان نے نہ ہبی حاکمیت کو ساتھ شامل کرلیا، تا کہ وہ دوسرے مسلمانوں کے خلاف جنگ کا زہبی جواز مہیا کرسکیں ،اورعثانیوں کوقد امت پیندا سلامی عقیدے کے محافظین کے طور برپیش کرسکیس \_(31)

179

اس كتاب ميں تجويز كرده وُ هانچياس بات كى طرف اشاره كرتا ہے كه، مذہبى حاكميت سلطان کے مقابلے میں شاندار سودابازی کی بوزیش میں تھی کیونکہ عثانی مزہبی علما سلطان کے جوازِ اقتدار کے بنیادی، سے اورانتہائی موثر ذرائع تھے۔لہذااگروہ چاہتے توانہیں چھاپہ خانہ کورو کئے یرآ مادہ کرنے کی قوت تھی۔ کیکن کیا نہ ہمی حاکمیت کے اندر چھاپہ خانہ کو بند کروانے کی کوئی خواہش موجودتھی؟ بہرحال یورپی تجربہ بیرظا ہر کرتا ہے کہ کلیسا،اس نٹی ٹیکنالوجی کواستعال کرنے والے اوّلین لوگوں میں شامل تھا۔اگرعثمانی مٰرہبی حاکمیت کےمحرکات کلیسا سےمختلف تھے،تووہ کیا تھے

متعلقہ تاریخ کے سرسری مطالعے ہے ہی ہیہ بات واضح ہوجاتی ہے، کہ عثانی مذہبی حاکمیت کے اندر، سلطان کو چھا پی خانہ کے قیام سے رو کنے کے لیے خاصا جذبہ محرکہ موجود تھا۔۔۔۔۔ کم ازکم

بعد علا کی ایک غیر مختم زنجر ہے جنہوں نے حدیث کی ترسیل کی۔ حدیث کے مجموعہ کے مجموعہ کے مجموعہ تحاریر کا ایک بہت بڑا ذخیرہ ہے، کیکن اسلامی روایت کا حصہ وہ احادیث ہیں جو معتبر ترین ہیں، ایک حدیث اعتبار اُس وقت حاصل کرتی ہے جب اُسے معتبر افراد منتقل کریں ..... وہ لوگ جو درستی، بااعتمادی ، اخلاقی حسنہ ، اور سیاست سے آزادی کے لیے مشہور ہوں۔ (34) لہذا شخصی ، زبانی ترسیل نے اسلام کے ابتدائی اصولوں کے ارتقامیں بنیادی کر دار اداکیا ہے۔

181

قبل ازعثانی دور کے بہت سے علیا نے ، ذاتی طور پرعلم حاصل کرنے کے لیے پوری مسلم دُنیا

کا سفر کیا۔ لکھار یوں ثالی افر قیہ ، پین ، اناطولیا اور مشرقِ وسطی کے سفیروں کی اجازہ کے حصول

کے لیے بہت مشہور مثالیں ہیں۔ مثال کے طور پر ، ہسپانوی ، صوفی ابن عربی (پیدائش 1165)

نے ، شخصی قابلِ اعتماد اسلامی علم کی ترسیل کی تلاش کے لیے آج کل کے پین ، (مُرسیہ ، اشبیلیہ ، المبیلیہ ، المبیلیہ ، المبیلیہ ، عوات (بیفر البیلیہ علم کی ترسیل کی تلاش کے مصور (قاہرہ ) ، اسرائیل (بروشلم ) سعودی عرب المبیلیہ ، عواق (بعداد ، موصل ) ترکی (ملائیا، سیواس ، اقتصارے ، قونیہ ) اور شام (دمشق ) کا سفر کیا۔ (35) اجازہ کی شخصی نوعیت کی اہمیت درج ذیل دسویں صدی کے اجازہ سے واضح کیا سفر کیا۔ (35) اجازہ کی شخصی نوعیت کی اہمیت درج ذیل دسویں صدی کے اجازہ سے واضح ہے : ''میں اپنی کتاب اپنے ہاتھ کی تحریل طرف سے آگے پہنچا سکتے ہیں۔ اسے سنے جانے اور اجازت دیتا ہوں ، اور آپ اسے میری طرف سے آگے پہنچا سکتے ہیں۔ اسے سنے جانے اور عربی ایا گیا ہے۔'' (36)

کیونکہ چھاپہ خانہ سے ایک یا دوصدی پیشتر ،تحریری متون کے پھیلاؤ نے نہ بہی علا کے عوام پراثر کوختم کرنے کا خطرہ پیدا کردیا، الہذا اُنہوں نے ،علم کی عوام تک ایما ندار نہ ترسیل اور ابلاغ کا مفہوم آ ہت آ ہت تبدیل کردیا۔علم کے حجے عالم بننے کے لئے ایک شخص کو درج ذیل چیزیں جانے کی ضرورت ہوتی تھی: قرآن (زبانی) عربی ادب کی ایک بہت بڑی مقدار، ان تصانیف کا محیط ہے گئی قرآن کی نفاسیر، ہزاروں محیط ہے گئی قرآن کی نفاسیر، ہزاروں احادیث کا زندگی سے تعلق (سُنہ) قدیم فقہا کی طرف سے کی گئی قرآن کی نفاسیر، ہزاروں احادیث کا زبانی یا د ہونا، اور اسلامی قانون کی سائنس کا بنیادی علم۔ (37) اس چیز نے نہ ہی اصول کی تشریح کو کلیڈ نہ ہی فقہا کے دائرہ اثر میں رہنے میں مدددی .....صرف وہ شخص جس نے پوری زندگی اسلامی اصول اور قانون کا مطالعہ کرنے میں صرف کی جبکہ نئی تشریح کرنے (اجتہاد) کے منفی د بلی اثر ات کو تحیل تک پنجانا مشکل تھا۔ (38)

نہ ہی حاکمیت، لا بھر ریوں میں پھیلائی گئی کتب کی معلومات کوروک کر اُنہیں کنٹرول کر نہیں کنٹرول کر نہیں کنٹرول کرنے کے قابل تھی۔اگر چہ مذہبی حکام، نجی لا بھر ریوں میں مداخلت نہیں کرتے تھے،لیکن جس وقت کوئی انہیں عوامی استعال کے لیے عطیہ کرنا تھا، سلطان صرف اُنہیں مناسب مذہبی کتب کی عوام میں تقسیم کی اجازت دیتا تھا، جو مذہبی حکام سے پاس ہوجاتی تھیں، ریاست باتی تمام کتب کو نجی جمع کرنے والوں کے ہاتھ فروخت کردیتی تھی۔(39)

ندہی حکام اقتدار کی جواز بخش کا ایک قیمتی ذریعہ ٹھیک اس وجہ سے تھے، کیونکہ اُن کا اسلامی دانش پرکنٹرول تھا۔ یہ چیزاس کی وضاحت کرتی ہے کہ چھاپہ خانہ پر پابندی صرف اُنہی کتابوں کے لیے کیول تھی، جوعر بی رہم الخط میں تھیں جو کہ اسلام کی زبان کا رہم الخط تھا۔ مذہبی حاکمیت دوسری زبانوں کی تصنیفات سے بہت کم تعلق رکھی تھی ۔۔۔۔۔ یہاں تک کہ قرآن کے تراجم سے بھی ۔۔۔۔۔ کیونکہ یہ تصانیف اسلامی دانش پراُن کے بلاشر کت غیرے کنٹرول کے لیے خطرہ نہیں تھیں۔ اس قیمتی چیز پراُن کی ملکیت نے ہی اُنہیں اعتبار اور معاشرے میں اہمیت دی تھی۔ یہی وہ چیز تھی ۔ بہی وہ چیز تھی سے اس قابل بنایا تھا کہ وہ سلطان کے اعمال کو اسلام کے ساتھ ہم آ ہنگ کر کے، جواز اقتدار کے اُس کے دعوے کی حمایت کریں، سلطنت کے باعلم لوگ صرف وہی تھے، جو بااعتبار طریقے سے ایسا اعلان کرنے کا دعوی کی گئی کر سے تھے۔ وہ خیالات سے عوام کوآگاہ کریں، سلطنت کے بازار پر حاوی تھے، جو بااعتبار طریقے سے ایسا اعلان کرنے کا دعوی گئی کر سکتے تھے۔ وہ خیالات سے عوام کوآگاہ

عثانیوں نے چھاپہ خانہ کو کیوں روکا؟

#### چھا پہ خانہ یورب میں کیوں تیزی سے پھیلا؟

184

عثانیوں کی طرف سے طباعت کو دبانا کئی سوالات کوجنم دیتا ہے:۔مغربی پورپ کے حکمرانوں نے مجموعی طور پر چھابہ خانہ کی اجازت کیوں دی؟ کیا پورپیوں کے توسیع حکمرانی کے انتظامات نے جھابیخانہ کوآ گے بڑھانے میں اُسی طرح سے کوئی کردارادا کیا، جس طرح عثانیوں کے توسیع حکمرانی کے انتظامات نے اس کے پھیلاؤ کورو کنے میں کردارادا کیا؟ اب تک یہ بات واضح ہوجانی چاہئے کہ یور پی حکمران گٹن برگ کے دور تک اس توسیع حکمرانی کے اُس سے مختلف انتظامات میں مشغول تھے، جس طرح کے انتظامات میں اُن کے عثمانی مثیل مشغول تھے۔مغربی پورپ میں کلیسا، حکمرانی کی جواز بخشی کا اُس سے کہیں کمزور ذریعی تھا، جس طرح کا جواز بخشی کا ذر بع سلطنتِ عثانیہ میں مذہبی حاکمیت تھی۔اگر چہ پورے پورپ میں ایک تنوع تھالیکن،کلیسائی رہنماؤں نے، تیرھویں صدی کے آغاز میں حکمرانی کا جواز عطا کرنے کی صلاحیت کھونا شروع کردی تھی،اوراُن کی حکمرانی کی جواز بخشی کی صلاحیت چودھویں اوریپندرھویں صدیوں میں مزید

بہت سے عوامل نے مغربی یورپ میں طباعت کی حوصلہ افزائی کی کیکن سلطنت عثانیہ میں نہیں، یہتمام عوامل یاتو توسیع حکمرانی کے انتظامات میں اختلافات کا نتیجہ تھے۔ یانہیں توسیعی انتظامات کے اختلافات سے ہوا ملی تھی۔ مثال کے طور یر، عثانیہ مذہبی حاکمیت، اور کلیسا کے درمیان امتیازی پہلوؤں میں ہے ایک کو لیجئے: عثمانی مذہبی علما کے برعکس، کلیسا کے ہاں بندر ھویں صدی میں تعلیمی اورعلمی اداروں برا جارہ داری کا فقدان تھا،صورتحال ہمیشہالین نہیں تھی۔ تیرھویں صدی کے اواخر سے پہلے کلیسا کے لوگ زیادہ پور پی مسودات تخلیق کرتے تھے۔ بلاشبہ، اس دور میں،اس بات کا بنیادی تعین کار کہ کون سے خطے نے کتنی کتا بین تخلیق کیں، خانقا ہوں کی تعداداور اُن کا حجم تھا (40) یہ بات دسویں صدی سے بارھویں صدی تک کے عرصے میں خاص طور پر سیجے

کرنے کا ایک فورم موجود تھا۔خطبۂ جمعہ۔ بیقوانین اور پالیسیوں پر، زیادہ سودابازی کا ایک حصہ تھا۔سلطان اپنے اقتدار کو جواز بخشے کے بدلے میں مذہبی حاکمیت کو تحفظ دیتا تھا۔ مذہبی حکام کی علمی اجارہ داری کو تباہ کرنے والی کوئی بھی چیز دونوں کے لیے نقصان دہ ہوتی: مٰہ ہبی حاکمیت اپنی ''اشرافیه'' کی حثیت اور اس سے وابستہ مفادات، کھودیتی جبکہ سلطان سستی جواز بخشی کا بنیادی ذربعه کھودیتا۔

سادہ الفاظ میں، چھایہ خانہ، حاصل شدہ ندہبی دانش اور اس کی ترمیل کے درمیان، ندہبی حاکمیت کے بطور واسطہ کر دار کے لیے خطرہ بن جاتا۔ چھایہ خانہ کے وسیع پیانے پراپنانے کے ساتھ ہی مسلمان براہِ راست کتابوں سے علم حاصل کرنا شروع کرنے کے قابل ہوجاتے، اور ندہبی حاکمیت کی طرف رجوع نہ کرتے۔ اگرچہ مذہبی حاکمیت کے دائرے سے باہر خواند گی کم تھی، کیکن بہصفر نبھی جبیبا کہ بعد میں پورپ کے واقعات نے حتمی طور پر بہ ثابت کیا، کہ طبع شدہ مواد کو خیالات کے پھیلاؤ کے لیےخواندہ آبادی کے بڑے جھے کی ضرورت نہتھی ، کیونکہ خیالات خواندہ لوگوں کے ہاتھوں بہت تیزی سے اور ستے انداز سے پھیل سکتے تھے اس طرح کہ وہ مطبوعہ مواد کو عوا می مقامات پراُونچی آواز سے پڑھ کرسنا سکتے تھے۔(دیکھئے باب6)

حِھا پہ خانہ پورپ میں کیوں تیزی.....

تھی،اس کے بعد کہ جب کلونیائی اصلاحات قرون وسطی میں مغربی کلیسامین خانقاہت کے اندر ہونے والی تبدیلیوں کا ایک سلسلہ کے نتیجہ میں ،مغربی پورپ میں خانقا ہوں کا ایک طوفان آگیا۔ تیرھویں صدی کے اواخر سے شروع ہوکر، دوآپیں میں گندھے ہوئے واقعات نے کت کی تخلیق کے مرکز کو خانقاہوں سے دور پہنچانے میں مدد دی: شہروں کے پھیلاؤ اور سیکولر یو نیورسٹیوں کے ظہور نے ۔نئی شہری اشرافیہ مطبوعہ کتب کی طلب کا ایک اہم ذریعہ تھی۔ تا جروں کے ہدایت نامے، حساب کی کتابیں، اور قیمتوں کی فہرستیں وہ اولین کتب تھیں جو پور پی چھاپیہ خانوں کی طرف سے شائع کی گئیں۔طلب کے اس ذریعے نے مطبوعہ کتب کی تخلیق کو کلیسا کے کنٹرول سے باہر لے جانے کی حوصلہ افزائی کرنے میں اہم کر دارا دا کیا۔

زیادہ اہم بات بیہ ہے کہ ،کلیسا کے بطور جواز بخشی اقتدار کے کارندے کے کمزورشدہ کر دار کا مطلب به تھا کہ سیکولر حکمران اپنے اقتدار کا جواز جائے تھے، جو کہ کلیسا کی طرف سے مہیا کردہ نہ ہی جواز سے باہرلیکن اُس کا امدادی ہو، انہوں نے اسے اُن ڈاکٹروں کے اندریایا جوانتہائی باوقار پورنیورسٹیوں میں تعینات تھے۔ڈاکٹروں نے، یونیورٹی کے لیے حکمران کی مالی مدد کے عوض، ارسطو کی بنیادوں پر نا کہ عیسائیت کی بنیادوں پر، ریاست کے نظریات وضع کئے۔ جب تیرهویں صدی کے اواخر سے پہلے کلیسا کا بو نیورسٹیوں پرغلبہ تھا،توا یسے مقالہ جات کی حوصلہ شکنی کی گئی اور بعض اوقات اُن پر یابندی لگادی گئی۔ (41) کیکن جب یو نیورسٹیوں کے سیکولر ھے۔ (جیسا که دینیات سے باہر ہر چیز) تیرهویں صدی کے اواخر میں شروع ہوکر تیزی سے بھیلنے لگے، اور یہاں تک کہ اُن یو نیورسٹیوں کا کنٹرول بھی ، جواس سے پہلے کلیسا کے پاس تھا، سیکولر حکمرانوں نے کلیسا سے چھین لیا۔ (42) باقی ماندہ سارے دورِ وسطیٰ میں یونیورسٹیوں کے لیے سیاسی حمایت جاری رہی۔مثال کے طور پر سوسالہ جنگ کے دوران ، انگلستان اور فرانس دونوں نے حب الوطنی کے جذبات کوآ گے بڑھانے کے لیے یو نیورسٹیاں قائم کیں۔اسی دوران میں، فلورنس نے،ایک طاعون کے بعد دوبارہ آباد کاری کے لیے ایک یو نیورشی قائم کی،اور دوسرے بہت سے شہروں نے ،ایک نیا ذریعہ آمدنی قائم کرنے کے لیے یو نیورسٹیوں کواپنی طرف کھینیا۔ ان تحریکات کے ساتھ منسلک غیر مذہبی کتب کے عامی مجموعہ جات میں بھی ترقی ہوئی۔ (44) عمومی طور پر مذہبی جواز بخشی اقتدار کی کمز وراہمیت کا اور خاص طور پر یو نیورسٹیوں کے عروج

کا غیر شعوری نتیجہ یہ تھا کہ یو نیورسٹیوں نے کتب کی تخلیق کا ایک علیحدہ دائرہ قائم کرلیا۔ 45\_اليلجو بورنگ (Eltjo Buringh) اور حان لويٹن وفان زيندُن (John Luiten van (2009) Zanden) کی طرف سے اکٹھی کی گئی شہادت پیرفلا ہر کرتی ہے، کہ جبکہ دورِ وسطی کے اوائل میں مسودہ جات کی تخلیق کے پیچھے توت محرکہ خانقا میں تھیں، دورِ وسطی کے نصف آخر میں، مسودات کی تخلیق کا مرکز آہستہ آہستہ شہروں اور یو نیورسٹیوں کی طرف منتقل ہو گیا۔اس چیز نے ایک ایسا ماحول پیدا کردیا که جس میں ایسی کتب کی وسیع پمانے برطلب تھی، جن برکلیسا کی اجارہ داری نہیں تھی۔

نتیجةً کلیسا، اگر حابهٔ البھی تو وہ چھا یہ خانہ کے پھیلاؤ کو نہ روک سکتا۔ اوریہ بات بھی واضح نہیں ہے کہ آیا کلیسا طباعت کو رو کنے کی خواہش رکھتا تھا۔ یہ چھایہ خانہ کے ابتدائی استعال کنندگان میں سے تھا، جسے اس نے یا یائی احکامات، معافی نامے اور مذہبی متون کو چھا ہے کے لیے استعال کیا، کین یہ بادی النظر میں اس بات کی شہادت نہیں ہے کہ کلیسا طباعت کی حمایت کرتا اگروہ اس کے پھیلاؤ کی مخالفت کی پوزیشن میں ہوتا۔اس سے صرف پیرمترشح ہوتا ہے کہ کلیسا نے اُن وسیع تر معاشی ادارہ جاتی حقائق کے سلسلے میں جس کا اس کا سامنا تھا، مناسب ردِّعُل دیا۔ یقیناً فرض کیا کہ جھابیہ خانہ کے اندرموجودہ ساجی نظم کوتہہ وبالا کرنے کی صلاحیت ہوتی ،تو کلیسانے ایک الیی دُنیا کور جیح دی ہوتی جس میں چھاپہ خانہ کا وجود نہ ہوتا۔ درحقیقت اگلا باب بيد دكھا تاہے كەاپسے خوف بلا جواز نەتھے ..... چھا يەخانەنے تح يكِ اصلاح كليسا ميں اہم کردارادا کیا، جوکلیسا کی مذہبی اجارہ داری کے لیےایک ہزارسال سے زیادہ کے عرصے میں سب سے بڑا خطرہ تھی۔ کیکن سادہ حقیقت بیہ ہے کہ کلیسا چھاپہ خانہ کے پھیلاؤ کورو کئے کی کسی پوزیشن میں نہ تھا۔ بلاشبہ تحریک اصلاح کلیسا کے دوران کلیسا کےاقدامات واضح ہیں: اس نے بہت سی ''ملحدانہ'' تصانیف پر قد غنیں لگانے کی کوشش کی .....ا کثر اوقات ایک جوم کی شکل میں کتابوں کو جلانے کی ....لیکن اس نے طباعت پرایک مکمل یابندی کی تجویز بھی پیش نہ کی ، غالبًا اس وجہ سے كەلىپى كوشش بىكار ہوتى۔

الہذا، سلطنتِ عثانیا ورمغربی بورب میں چھایہ خانے کے بارے میں مختلف روِعمل محض، عیسائی اورمسلمان مذہبی حکام کی ترجیحات میں اختلافات کا نتیجہ نہ تھے۔اگرچہ زبانی ترسیل

اسلامی روایت میں دورِ وسطیٰ کی عیسائیت کی نسبت بہت زیادہ اہم تھی، لیکن دونوں مذاہب میں چھاپہ خانے کی اجات دینے کے سلسلے میں ایک بہت زیادہ منفی پہلو تھا۔ خیالات کی تیز تر سل دونوں کیلئے خطرہ تھی، کیونکہ خیالات تیزی سے اُن کے کنٹرول سے باہر ہو سکتے تھے۔لہذا عثانی اور مغری یور پی فہ بہی حکام کے درمیان بنیادی اختلاف اُن کی ترجیحات کا نہیں تھا، بلکہ حکمرانوں پر اُن کے اثر کا تھا۔ عثانی فرہبی حاکمیت کا توسیع اقتدار میں اتنا اہم کردار تھا کہ وہ سلطان کوعر بی رسم اُن کے اثر کا تھا۔ عثانی فرہبی حاکمیت کا توسیع اقتدار میں اتنا اہم کردار تھا کہ وہ سلطان کوعر بی رسم مغربی یور پی حکمرانوں کے ساتھ الیا گھھ کرنے کی پوزیش میں نہیں تھا اور کیونکہ کلیسا تھا پہنا نے مغربی یور پی حکمرانوں کے ساتھ الیا گھھ کرنے کی پوزیش میں نہیں تھا اور کیونکہ کلیسا چھا پہنا نے سے کہ پھیلاؤ کورو کئے میں بے بس تھا، لہذا اس نے تیزی سے دوبارہ طبع ہونے والی تصانیف تک رسائی ہونے کے فوائد بھی اُٹھائے ہوں گے۔

187

سی بھی ممکن ہے کہ مغربی بورپ کے حکمران، اگر چاہتے بھی تو طباعت کے پھیلا وُرو کئے میں ناکام ہوتے۔ سلطنتِ عثانیہ کے برعکس، مغربی بورپ بہت زیادہ گلڑوں میں بٹاہواتھا، جس میں بناکام ہوتے۔ سلطنتِ عثانیہ کے برعکس، مغربی بورپ بہت زیادہ گلڑوں میں بٹاہواتھا، جس میں بے شار حکمران نسبتاً چھوٹے جلاقوں پر حکومت کررہے تھے اس کا مطلب ہے کہ اگرا یک حکمران طباعت کورو کہ اتو، طباعت کار آسانی سے ہمسابیریاست میں چلے جاتے اور وہاں جاکر طباعت کر لیتے اور کیونکہ مطبوعہ تصانیف اکثر اوقات چھوٹی ہوتی تھیں اور آسانی سے چھپائی جاسکتی تھیں، لہذا مطبوعہ تصانیف کو ممنوعہ علاقوں میں آسانی سے چھپا کرلے جایا جاسکتا تھا۔ دراصل ایسا سولھویں صدی میں فرانس میں واقعی ہوا، جہاں بادشاہ نے بہت سے پروٹسنٹ مقالہ جات پر پابندی لگادی تھی۔ طباعت کاروں نے پروٹسنٹ ہمدردیاں رکھنے والے نزد کی علاقوں نیر لینڈز اور مقدس رومی سلطنت کے مغربی علاقے میں۔ طباعت کرکے ان پابندیوں کو ناکام بنادیتے تھے۔ اور نتیجۂ پروئسٹنٹ مجموعہ تحاریر فرانسیسی پروٹسٹنوں کو دسیتا ہوجا تا تھا۔

یہ بات نا قابل تر دید ہے کہ گلڑ ہے گلڑ ہے ہونے کی کیفیت نے مغربی یورپ میں طباعت کے پھیلاؤ میں پچھ کر دار اداکیا۔ یقیناً کلیسا کے لیے، متعدد، غیر مرکوز، برسر پیکار ریاستوں کی نسبت کسی ایک مرکوز ریاست کے ساتھ گفت وشنید کرنازیادہ آسان ہوتا۔لیکن اسلے اس کو یورپ میں طباعت کے پھیلاؤ کی واحد وجہ قرار نہیں دیا جاسکتا۔اس نے یقیناً اقتدار کی کمزور جواز بخشی کے کردار کے ساتھ مل کرکام کیا ہوگا۔اس کی سچائی کی وجہ جانے کے لیے،ایک ایسی وُنیا کا تصور

کریں، جہاں پندرھویں صدی کے دوسرے نصف میں ویساہر یورپی ریاست میں توسیع اقتدار کا اہم کارندہ تھا۔ایسے حالات میں کلیسا طباعت کے پھیلاؤ کورو کنے میں کامیاب ہوسکتا تھا۔اگر کلیسا چھا پہ خانے کی ممانعت کے لیے کوئی فرمان جاری کرتا تو حکمران کس طرح کا ردِّم کل اختیار کرتے ۔ یقیناً،ایک جرائت مند حکمران چھا پہ خانے کی اجازت دے سکتا تھا اور اس طرح طباعت کاروں کو، اسی سے وابستہ ٹیکس کے محاصل کو، اور دوسری خوبیوں کو جو چھا پہ خانے سے حاصل ہوتیں، دعوت دے سکتا تھا لیکن وہ اپنے ایک بنیادی توسیعی کارندے کو کھونے کا موقع بھی حاصل کررہا ہوتا۔ ایک الیک صورتِ حال میں جہاں بہت ہی مخالف ریاستیں کم زوری کے کسی ملک سے اشارے کا انظار کررہی تھیں تا کہ وہ جملہ کرسکیں ۔۔۔۔ جیسا کہ تھقی طور پرتھا، سلطنتِ روما کے سقوط سے پہلے تیرھویں اور چودھویں صدیوں میں تھا۔ تو یہ مکن ہے کہ یہ پارہ پارہ پارہ رائی کی حکمرانی حجا پہنے نے کو اپنا نے پرکم ہی تیار ہوتا، کیونکہ یہ چیزائن کے خالفین کے مقابلے میں، اُن کی حکمرانی کی توسیع کو کمزور کرد بی ۔ لہذا، اگر چاس چیز کامکان ہے کہ پارگی نے متوازن طور پر، طباعت کی توسیع کو کمزور کرد بی ۔ لہذا، اگر چاس چیز کامکان ہے کہ پارگی نے متوازن طور پر، طباعت کی توسیع کو کمزور کرد بی توسیع اقتدار پرانحصار کم کر چکا تھا۔

رائے کو تیزی ہے تھیلنے کی اجازت دی،جس چز نے اس چز کا بہت زیادہ امکان پیدا کر دیا کہ موجودہ سیاسی نظام کسی نہ کسی وقت تباہ ہوجائے گا۔اگلاباب بیربیان کرتا ہے کہ بیڈھیک وہ چیز ہے جو پورے مغربی پورپ میں طباعت کی حصار بندی کی چندد ہائیوں کے اندروا قع ہوگئی۔خاص طور یں،اگلا باب اس بات کی تفصیل پیش کرتا ہے کہ جھا پی خانہ کس طرح پر وکسٹٹٹ تحریکِ اصلاح کلیسا کو پھیلانے اور کامیاب کرنے میں بنیادی کردار کا حامل تھاتحریکِ اصلاح کلیسا ایک ایساواقعہ تھا،جس نے مغربی بورپ کے بڑے حصول میں توسیع حکمرانی کے انتظامات کو مکمل طور پر اُلٹ دیا۔ایس تیز اور بنیادی تبدیلی مشرق وسطی میں بھی واقع نہ ہوئی کسی چھوٹے ھے میں بھی نہیں ، اورالیا چھاپہ خانے جیسی معلوماتی ٹیکنالوجی کی غیرموجودگی کی وجہ سے ہوا، جس نے اختلاف رائے کو تیزی سے موجودہ اشرافیہ کے ہاتھوں سے باہر تھیلنے کی اجازت دی۔حتمی خلاصہ،جس کی تفصیل باب 7اور 8 میں پیش کی گئی ہے، یہ ہے کہ سواھویں صدی کے اختتام تک، وہ طریقہ جس میں اقتدار کوتو سیع دی جاتی تھی مشرقِ وسطی اورمغربی پورپ میں (خاص طور پر پروٹسٹنٹِ پورپ میں ) بہت زیادہ مختلف تھا،اوراس کے نتیج میں بننے الے قوانین اور پالیسیوں نے ،موخرالذکر میں کاروبار کو بہت بڑی حد تک ترقی دی، بیروجہ ہے کہ معاشی ترقی آخر کار مغربی پورپ کے بعض حصول میں واقع ہوئی لیکن مشرقِ وسطیٰ میں نہیں۔ چھایہ خانے نے، دونوں خطوں کے درمیان طویل مدنی اختلاف میں ایک کر دارا داکیا، کیکن واقعات کے "راستے پر منحصر" سلسلے کے ذریعے، جو کہ اختلاف کی ابتدائی وجوہات سے بہت ہٹا ہوا تھا۔اگلاباب، چھایہ خانے کے بھیلاؤاور بعد میں ہونے والے پروئسٹنٹ تح یک اصلاح کلیسا کے پھیلاؤکے مابین تعلق، کی تائید کرنے کے لیے تجربی شہادت کواستعال کرتے ہوئے،اس راستے کو تلاش کرنے کی طرف پہلا قدم اُٹھا تا

# نا قابلِ پيش بني نتائج

189

تاریخ خطا کئے گئے مواقع سے بھر پور ہے۔ بہت کم خطا کئے گئے مواقع کا کوئی مستقل طویل المدت نتیجہ ہوتا ہے; طویل المدتی رُجحانات، حکمرانوں یا دوسرے اہم فیصلہ سازوں کی طرف سے کئے گئے انفرادی مزاج کے حال انتخابات پر غالب آنے کی کوشش کرتے ہیں۔ (46) لیکن بعض اوقات خطاشدہ مواقع ایسے راستے پر مخصر طریق ہائے عمل کا آغاز کرتے ہیں، جو تاریخ کو ایک بہت مختلف سمت میں دھکیل دیتے ہیں، اُس سمت سے جس سمت میں تاریخ چلتی اگر کوئی شخص اس موقع کوروک لیتا۔ کیا جھا چانہ کو اپنانے میں عثانیوں کی ناکامی اسی طرح کا ایک خطاشدہ موقع تھا؟ عثانیوں کے اڑھائی صدیوں کی طباعت پر یابندیوں کے کیا نتائج تھے؟

سود لینے پر پابندیوں کی طرح، عثانیوں کی چھاپہ خانہ پر پابندیاں بھی، اُن میکانیوں کو نمایاں کرنے کے لیے ایک مفید ذریعے کا کام دیتی ہیں، جواس کتاب میں پیش کے گئے ڈھانچ میں مرکزی حیثیت رکھتے ہیں۔ پندرھویں صدی میں حکمرانوں اور اُن کے توسیع حکمرانی کے کارندوں کے درمیان تعلق مغربی یورپ اور سلطنت عثانیہ میں مختلف تھا، اور نتیجے کے طور پر، حکمرانوں نے چھاپہ خانہ کے بارے میں مختلف پالیسیاں بنا ئیں اور سود لینے پر پابندی کی مانند، عثانیوں نے چھاپہ خانہ کے بارے میں مختلف پالیسیاں بنا ئیں اور سود لینے پر پابندی کی مانند، عثانیوں کے چھاپہ خانہ ہی استدلال اس بات پر دلالت نہیں کرتا کہ چھاپہ خانہ ہی مغربی یورپ اور مشرق وسطی کے معاشی مقد روں کے درمیان طویل مدتی اختلاف کا براہ راست مغربی یورپ اور مشرق وسطی کے معاشی مقد روں کے درمیان طویل مدتی اختلاف کا براہ راسائی ذمہ دار تھا۔ یقینا خواندگی میں بہتری اور قیتوں اور تبادلہ کی شرحوں کی معلومات تک بہتر رسائی کے مغربی یورپ میں طویل مدتی معاشی متائی کہائن سے بہتری راسائی بیش بینی راستے پر مخصر' نتائج کے سامنے ماند پڑجاتے ہیں، جومغربی یورپ میں چھاپہ خانہ کے بھیاپہ خانے نے ہیں، جومغربی یورپ میں چھاپہ خانہ کے بھیاپہ خانے نے اختلاف

ہے.....لہذا یہ پوچھنا فطری ہے کہ آیاتح یک اصلاح کا مغربی یور پی معیشتوں کی ترقی پر کوئی اثر تھا۔ تھا۔

اس طرف اشارہ کرنے والے علمی کام کی ایک لمبی قطار ہے کہ پروٹسٹنز کا واقعی ایور پی معاشی ترقی پر ایک مثبت اثر تھا۔ یہ تعلق جوڑنے والامشہور ترین مقالہ میکس و بیر (Max Weber) ترقی پر ایک مثبت اثر تھا۔ یہ تعلق جوڑنے والامشہور ترین مقالہ میکس و بیر (دوح" The (1905) کا انتہائی اعلی بعنوان" پروٹسٹ اخلاق اور سرمایہ داری کی" روح" میں، و بیر نے بیاستدلال کیا کہ کیلوینسٹ قضائے الہی کے نظریے نے بچھ پروٹسٹوں کو، یہ ثابت کرنے و بیر نے بیاستدلال کیا کہ کیلوینسٹ قضائے الہی کے نظریے نے بچھ پروٹسٹوں کو، یہ ثابت کرنے کے لئے کہ، وہ خُدا کی منتجب کردہ مخلوق تھے، جوموت کے بعد جنت کیلیے منتجب کئے گئے تھے، شخت مخت کے نیاز مونے والی اخلاقیات نے پروٹسٹنوں کو مخت پر آمادہ کردیا۔ و بیر کے مطابق اس اصول سے بیدا ہونے والی اخلاقیات نے پروٹسٹنوں کو اپنی "نازرونی آواز" پر کا میابی کیلیے متحرک کیا۔ وہ شخت مخت مین میں بروٹسٹنوں نے اور تخت مخت کی کیونکہ خدا کی طرف سے اُنہیں ایسا کرنے کی آواز آئی تھی اور اس کے نتیجے میں پروئسٹنے معیشتیں ترقی کرتی گئیں۔

جب سے ویبر نے بیم مفروضہ پیش کیا ہے۔ پوری صدی کے دوران بیا نتہائی نقد و جرح کی زدمیں رہا ہے۔ انتہائی نقد و جرح کی سے ایک اس سادہ حقیقت کا حوالہ دیتا ہے کہ سرمایہ داری تو تحریکِ اصلاحِ کلیسا سے پہلے موجودتھی۔ تاجروں نے دورِ وسطی کے اواخر میں، تاجرانہ سرگرمیوں کے لیے کیتھولک اطالوی شہری ریاستیں تعمیر کیس، اور''سرمایہ دارانہ اخلاقیات کا رنگ اُن کی ساجی اور معاشی زندگی کے تقریباً پہلو پر چھاپا ہوا تھا۔ بلا شبہ سب سے طاقتور شہری ریاست، ونیس، او تقرکی زندگی میں ہی مغربی یورپ میں ایک اہم ترین اور دولتمند ترین ریاست تھی۔ سادہ الفاظ میں، یہ دورکی کوڑی لانا ہے۔ 1 الفاظ میں، یہ دورکی کوڑی لانا ہے۔ 1

اگرچہ ویبر پروٹسٹزم اور معاثی ترقی کے درمیان سببی تعلق کے بارے میں تقریباً یقیناً غلط تھا، کیکن اس کا میہ مطلب نہیں کہ وہ تعلق جس کی تشریح کرنے کی کوشش اُس نے کی ، بالکل غیر موجود تھا۔ ویبر، پروٹسٹز اور معاثی ترقی کے درمیان تعلق کے بارے میں ، اپنے نظریے پر جزوی طور پر اُن حالات کی وجہ سے پہنچا، جوائیسویں صدی کے آخر اور بیسیویں صدی کے آغاز میں اس

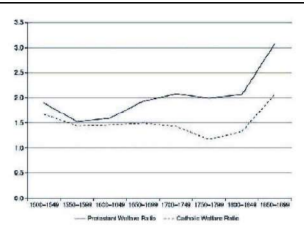
(6)

191

# طباعت اورتحريكِ اصلاحِ كليسا

سابقہ باب کا آغاز، جو ہانس گٹن برگ (Johannes Gutenberg) کی وسیعے پیامنے پرتسلیم کی گئی اہمیت کا ذکر کرنے سے ہوا، جسے بچپلی ہزاری کی متعدداخباری اشاعتوں نے ہزاری کے اہم ترین شخص کا درجہ دیا۔ان تمام فہرستوں میں گٹن برگ سے قریب ہی ایک شخص تھا، جو گٹن برگ کی وفائے 15 سال بعد ایک ایسے شہر میں پیدا ہوا جو گٹن برگ کے منیز سے 250 میل کے فاصلے پر تھا۔ اس شخص، مارٹن لوتھر نے، 1517 میں واقعات کے ایک سلسلے کو تحرک دیا جسے پروٹسٹنٹ تحریک اصلاح کلیسائے روم کی فرائسٹنٹ تحریک اصلاح کلیسائے روم کی نہی اجاری داری کے لیے، چوتھی صدی میں اس کے بطور سلطنت روما کے مسلمہ کلیسائے قیام سے حانا جاتا ہے۔ تحریک اصلاح کاندراندر،ایسے نئے فرہبی اجاری داری کے لیے، چوتھی صدی میں اس کے بطور سلطنت روما کے مسلمہ کلیسائے قیام شربی گروہ پیدا ہوگئی ۔افر بائل خو پروٹسٹنٹ درج ذیل، خربی گروہ پیدا ہوگئے، جو ہمیشہ کے لیے کلیسا سے علیحدہ ہو گئے، اور بائل خر پروٹسٹنٹ درج ذیل، بیٹسٹ ، لوتھران، کیلوینسٹ ، پریس بی ٹیرین، میتھوڈ سٹ، این ملکن اور بہت سے دوسر سے گروہوں کواپنی صفوں میں شار کرنے لگے۔

لوقر اوراُس کی تحریکِ اصلاح کلیسا عالمی تاریخ کیلئے کیوں اتنی اہم تھی؟ یہ بیان کرنا کہ تحریکِ اصلاح کلیسا تحقیل ہزاری کا اہم ترین واقعہ تھا ایک چیز ہے، اور یقیناً ایبا تھا۔ یہ دعویٰ کرنا بالکل ایک دوسری بات ہے کہ تحریکِ اصلاحِ کلیسا ندہب کی دُنیا ہے آگے نکل گئی۔ لیکن اس کتاب نے اس حد تک بیان کیا ہے کہ فدہب سے ماص طور پروہ کر دار جو فدہب، سیاسی حکمرانی کوتوسیج دینے میں ادا کرتا ہے ۔ شطی معاشی کا رکر دگی کے لیے دوررس اثر ات کا حامل ہوسکتا



شکل 6.1: 1500 تا 1899، پروٹسٹنٹ اور کیتھولک شہروں میں ہنرمند کارکنوں کی بہبود کا تناسب۔

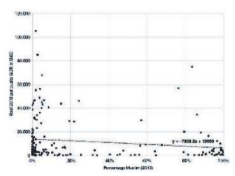
ذریعہ: بہبود کے تناسبات .....ایلن (2001): آبادی ...... بیروچ اے آل 1988)(1988); (etal) کسی شہرکو پروٹسٹنٹ خیال کیا جاتا تھا، اگر اس کی آبادی 1600 تک بڑی حد تک مذہب تبدیل کرچکی ہوتی۔

یہ باہمی تعلق آج کے دن تک واضح ہے۔ اشکال 6.2 تا 6.4 نقطوں کو ملا کر خط بنانے کے ذریعے 182 مثلکوں کے پروٹسٹنوں ، کیتھولکوں ، اور مسلمانوں کے سامنے حقیقی فی کس مجموعی ملکی پیداوارکو ظاہر کرتی ہیں ، جن کیلئے 2010 ہیں اعداد وشار موجود تھے۔ ان اشکال کی تمام کمزور یوں کے باوجود ، یہ و بیبر کے دیئے ہوئے تعلق کو واضح کرتی ہیں۔ ایک پروٹسٹنوں پرمشمل ملک ، ایک پروٹسٹنوں کی صف آبادی والے ملک کی نسبت ، اوسطاً (2010 میں امر کی ڈالر کی قیت کے مطابق ) 13,406 ڈالر فی کس زیادہ امیر ہوتا ہے۔ کیتھولسزم کے حق میں ایک مثبت اثر ہے لیکن سبت فی میکن ورتر ہے: صرف کیتھولکوں پرمشمل ایک ملک ، صفر کیتھولک رکھنے والے ملک کی نسبت فی کس کے حساب سے 3,900 ڈالر زیادہ امیر ہوتا ہے۔ اسلام کے حق میں بیاثر منفی ہے ، یہاں کس کے حساب سے مالا مال ممالک کوشامل کرنے کے بعد بھی : مسلمانوں پرمشمل ایک ملک ،صفر مسلمانوں کے عال ملک کی نسبت 7,509 ڈالرغر بیب تر ہے۔

کے اردگرد پروشیامیں تھے۔ متعدد پروشیا کے شہر بنیادی طور پر کیتھولک تھے، اور دوسر سے بنیادی طور پر پروئٹسنٹ تھے۔ و ببر کے دور میں بید کی جاجا سکتا تھا کہ پروٹسٹٹ شہر کیتھولک شہروں کی نسبت امیر تر تھے۔ سیچا بیکر (Sacha Backer) اور لُڈگروو بمین Widmann) (ور کیسٹر م کے بارے میں کسی چیز کی وجہ سے تھا ۔۔۔۔۔اور پروٹسٹزم سے مسلک کوئی چیز نہیں تھی ۔۔۔۔ایک مختاط شناخت شدہ مطالع ہیں۔ 1871 کی پروشیا کی مردم شاری کو استعال کرتے ہوئے، بیکر اور دو بمین نے بید دیکھا کہ پروٹسٹوں کی کیتھولک کی نبیت خاصی بہتر آمدنیاں تھیں۔

193

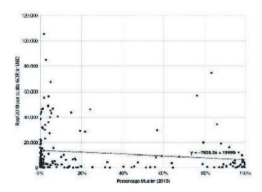
یروٹسٹزم اور معاثی خوشحالی کے درمیان مثبت باہمی تعلق، پروشیا کی سرحدوں سے کافی آ گے جاتا ہے۔ شکل 6.1 پرغور کریں، جوسترہ پورپی شہروں میں، سولھویں صدی سے لے کر اُنیسویں صدی تک ہنرمند کارکنوں کی''بہود کے تناسبات'' کوظا ہر کرتی ہے۔(3)ایک''بہود کا تناسب'' کسی شخص کی تھیقیت معاوضے کی اُن اخراجات کی نسبت سے اوسط ہوتی ہے، جو گزارے کی اشیا کی ایک ٹوکری خریدنے پر ہوتے ہیں .....''بہبود کا تناسب'' ایک سے مراد ہوتی ہے کہ کارکن محض گزارے کی سطح پر ہیں، جبکہ 2 کا تناسب پیر ظاہر کرتا ہے کہ کارٹن ،گزارے کی ضروری اشیاء کی سطح دُ گناخرید سکتے ہیں۔ بیعدد جھ پرٹسٹنٹ شہروں پرتقسیم کیا گیاہے،جس کے لیے ایلن (Allen) (2001) اعداد و ثنار دیتا ہے۔ (ایمسٹرڈیم، لندن، سٹراس برگ، آسبرگ، لاٹیبرگ اور ہیمبرگ) ، اور گیارہ ایسے شہروں کیلئے جو کیتھولک ہی رہے (اینٹورپ، فلورنس/میلان، نیپلز، ویلنشیا، میڈرڈ، برس، میونخ، وی آنا، گڈانسک، کراکو، اور وارسا) اور "بہود کے تناسبات" کی قدرو قیمت کا اندازہ شہر کی آبادی کے حوالے سے لگایا جاتا ہے۔ (4) ر جحان واضح ہے: ستر هويں صدى سے شروع ہوكر، پروٹسٹنٹ شہروں ميں ہنرمندكاركنول نے، ا پنے کیتھولک مثیلوں سے بہتر انداز سے زندگی گزارنا شروع کیا۔ بدرُ جحان صنعتی انقلاب سے پہلے شروع ہوتا ہے اور صنعت کاری کے بعد تک جاری رہتا ہے۔اگر چہ بیخمونہ بذات خود کچھ ثابت نہیں کرتا،کیکن بہاس طرف اشارہ ضرور کرتا ہے کہ، پروٹسٹنٹ اور کیتھولک علاقوں کے ۔ درمیان فرق کے بارے میں ویبر کے مشاہدے کی کچھ نہ کچھ بنیا دضر ورتھی۔



Percentage Muslim vs. Real Per Capita GDP, 2010

یاعداد و شارظا ہر کرتے ہیں کہ باہمی تعلق کا وجود ہے۔۔۔۔۔۔اور یہ تعلق کم از کم سر تھویں صدی سے موجود رہا ہے۔۔۔۔۔ پر وٹسٹنزم اور دولت کے درمیان۔۔۔۔ یہ اس بارے میں کچھ نہیں بتاتے کہ آیا یہ تعلق سبی ہے یا نہیں۔ کیا یہ ایک انقاق ہوسکتا ہے کہ وہ خطے جو تحریک اصلاح کلیسا کے وقت سے وُنیا کی معیشت پر چھائے ہوئے تھے۔۔۔۔ پہلے جمہوریہ ڈچ، پھرانگستان اور پھرریاست ہائے متحدہ۔۔۔۔ بتا کی معیشت پر چھائے ہور پر پر وٹسٹنٹ تھے؟ یقیناً یہ ایک امکان ہے، لیکن یہ باب بہتر بویز پیش کرتا ہے کہ یہ کوئی انقاق نہیں تھا، اور یقیناً پر وٹسٹنٹر م اور معاشی خوشحالی کے درمیان ایک سبی تعلق ہے: پہلے کہ یہ کوئی انقاق نہیں تھا، اور اس نے غالب ساسی ۔معیشت توازن کو جوسقوط روم کے وقت سے یہ کے کرمغرب یورپ پر حادی تھا، کسلم طرح تہہ و ہالا کیا۔

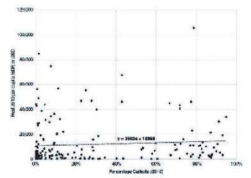
اس تاریخ کوزیر بحث لانے سے پہلے، اس کا تھوڑ اسا پس منظر ضروری ہے۔ 1450 اور 1550 کے درمیان کی صدی، دلائل سے ثابت کیا جاسکتا ہے کہ یورپ کی بعدروما کی تاریخ میں اہم ترین صدی ہے۔۔۔۔۔ یہاں تک کہ 1750 تا 1850 کے دوران صنعت کاری کے آغاز سے بھی زیادہ ۔۔۔۔۔ بہت سے ادارہ جاتی اور ٹیکنالوجیات، خصوصیات، جنہوں نے مغربی یورپ کوختی طور پر معاثی کامیابی کی طرف دھکیلا، اسی صدی میں شکیل پزیر ہوئیں۔ اس صدی کے اہم واقعات کی ایک نامکمل فہرست درج ذیل واقعات کو اس میں شامل کرتی ہے: بئی وُنیا کی دریافت' کو پڑیکس کا انقلاب، قسطنطنیہ کی عثمانیوں کی طرف سے فتح اور وی آنا کے محاصر سے تحریب احداع علوم، پر واسٹنٹ تحریب اصلاح کلیسا، اور بلا شبہ، چھا یہ خانہ کی ایجاد اور پھیلاؤ۔ یہ



195

شكل **6.2:** پروٹسٹنٹ بمقابلہ حقیقی فی تس مجموعی ملکی پیدادار، کا فیصد 2010

ذر بعیر: مجموعی ملکی پیداوار .....آئی ایم ایف (2012);ندهب سیجانس ایند رگرم (Johnson and Grim) (2008)



شکل 6.3: کیتھولک بمقابلہ حقیق فی کس مجموع مکی پیداوار کافیصد 2010 **ذریع**ہ: مجموع مکی پیداوار ..... آئی ایم ایف (2012); ندہب ..... جانس اینڈ گرم (2008) (Johnson and Grim)

واقعات قرونِ وسطیٰ کے خاتمے اور ایک نے دور، جومغربی یورپ کی چودھراہٹ پراختتام پذیر ہوا، کی علامت ہے۔ بلاشبہ، بہت سے معیشت دانوں اور موزخین نے، ان میں سے کسی ایک واقع کو''مغرب کے عروج'' کی پیامبری کے لیے نثان زدکیا ہے۔ (5)مسکلہ ان کوایک دوسرے سے علیحدہ کرنے کا ہے۔ کون سے واقعات دوسرے تاریخی واقعات کا متیجہ تھے۔ اور زیادہ اہم بات کہ کو نسے واقعات،معاشی تاریخ کے اس اہم دور کے حقیقی'' بنیادی تحرک کارتھے؟'' پچھلے باب نے ان میں سے ایک واقعہ پر توجہ مرکوز کی ..... چھایہ خانے کی مغربی یورپ میں توسیع اور مشرقِ وسطی میں اس کی عدم موجودگی پر چھاپہ خانے بھیلاؤ کے بچھا ٹرات غیر حیران کُن ہیں:مغربی یورپ میں شرعِ خواندگی بھر یورطریقے سے اُبھری، چھا پی خانے کے حامل شہر چھلنے گئے، اور کتب بہت ستی ہوگئیں۔غالبًا زیادہ اہم، طباعت کے بالواسطہ،"راستے پر مخضر'' ا ثرات تھے۔ چھایہ خانے نے معلومات اور ابلاغ کے ایک انقلاب کی سہولت کاری کی ، جو کتابوں سے بہت آ گے نکل گیا،اس نے نئے خیالات کو پہلے کی نسبت بہت زیادہ تیزی سے پھلنے کی گنجائش پیدا کی۔اس کا مطلب تھا کہ اقتد ارمخالف نظریات اتنی تیزی سے پھیل سکتے تھے کہ صاحبان اقتدار کے اُن کو کیلئے سے پہلے وہ اپنی جگہ ہنا چکے ہوتے تھے۔ یہ اکیسویں صدی کے انٹرنیٹ اور ساجی ذرائع ابلاغ (سوشل میڈیا)، جودلائل کے لحاظ سے چھاپی خانے سے لے کراب تک اہم ترین معلوماتی اورابلاغی ٹیکنالو جیاں ہیں، کے پھیلاؤ کےمماثل ہیں۔فیس بُک اور ٹویٹر جیسی ویب سائٹس لوگوں کے لیے نئے تصورات کو تیزی سے منظم کرتے اور تقریباً آناً فاناً پھیلانے کی گنجائش پیدا کرتی ہیں۔اس وجہ ہے، وہ آ مرانہ حکومتیں جوانقلاب کے حملے کی ز دمیں ہیں (جیسا کہ شالی کوریا، ایران اور چین ) ان ویب سائٹوں کو دبانے کے لیے جو کچھ کرسکتی ہیں، كرتى ہيں۔اُن كاخوف قابلِ فنهم ہے: ساجى ذرائع ابلاغ كى ويب سائٹوں نے،عرب بہار كے دوران آمرانه حکومتوں کا تخته اُلٹنے کی سہولت کاری کی۔

197

أس وقت ك لك بعك، جب للن برك في متحرك الانتي والاجهابي خاندا يجادكيا، كيتهولك کلیسا، اُن آ مرانہ حکومتوں کی طرح، خاص طور پر بغاوت کے خطرے کی زد میں تھا۔ تقریباً دوصدیوں تک، پیروزافزوں ایسے دُنیاوی امور میں اُلجھا ہوا تھا، جوروح کونجات دلوانے کے اس کے اصلی مثن سے بہت زیادہ ہٹے ہوئے تھے۔ایسے معمولات جبیبا کہ سائمونی (کلیسائی براءت

198 طباعت اورتحريكِ اصلاحِ كليسا خریدوفروخت ) حالیہ ایجاد شُدہ روحانی تطهیر میں اپنے پیاروں کے دُکھوں کو کم کرنے کے لیے دُعاوَل كا بيجنا، اورمعا في نامول كا بيجنا (''جهنم ہے آزاد نكل آؤ'' كارڈ ، جوٹھيك قيت پر قابل خريد تھے) تمام کے تمام قرونِ وسطیٰ کے اواخر کے کلیسا میں عام تھے۔اس چیز نے کلیسا اور عام لوگ دونوں میں چرچ کے بارے میں ناراضگی پیدا کردی۔ایسے حالات میں،ارباب اختیار کے خلاف بغاوت ممکن تھی۔ بشرطیکہ یہ کلیسا اور اس کے اتحادیوں کی طرف سے کیلے جانے سے پہلے پھیل جاتی۔ چھا پیخانے نے ایسی بغاوت کومکن بنادیا، اوراس کا نتیج تحریب اصلاح کلیساتھی۔(6) یہ باب چھا یہ خانہ اور تحریکِ اصلاح کلیسا کے درمیان تعلق کی تفصیل بیان کرتا ہے۔ پیعلق واقعات کے ' رائے یرمنحصر' سلسلے کی ایک کلاسکی مثال ہے۔ جو ہانس گٹن برگ کا کلیسا کو تباہ کرنے یا ایک ایس ٹیکنالوجی تخلیق کرنے کا کوئی ارادہ نہ تھا، جومکنه طور پرموجودہ سیاسی توازن کو تباہ کردے۔وہ ایک سر مایہ دارتھا،جس نے متحرک ٹائپ والی طباعت کو قابلِ عمل بنانے کے لیے اُس کے بنیادی اجزا،ایک اندازے سے دریافت کر لئے ،اوراس علم کو کتابیں جھانینے کے لیے استعال کیا۔لیکن جس چیز نے چھایہ خانے کو قابلِ استدلال طور پر ہزاری کی اہم ترین ایجاد بنادیا، وہ غیرارادی اور غیرقابلِ پیش بنی نتائج ہیں، جو چھایہ خانے کےمغربی پورپی سیاسی ارتقایر تھے۔جس طرح یہ بابِ ضبط تحریر میں لاتا ہے، چھایہ خانہ نے تحریکِ اصلاح کلیسا کو اتنی تیزی سے پھیلنے دیا کہ اتنی مضبوط ہوگئی کہ کلیسا کیلئے اس کو بالکل دباناممکن نہ رہا۔ خیالات کا اس قدر تیزی سے پھیلاؤ طباعت سے قبل کی دُنیامیں نا قابلِ تصورتھا۔ بلاشبہ چھاپی خانہ کے پھیلاؤ سے پہلے کلیسا کی اصلاح کی بہت سی کوششیں ناکام ہو گئیں۔ زیادہ اہم بات یہ ہے کہ، جہاں تحریک اصلاحِ کلیسا مضبوط ہوگئی، تواصلاح کاروں نے عمومی طور پریتھولک کلیسا کواقترار سے اُ کھاڑ پھینکا۔اُنہوں نے کلیسا کے لوگوں کوشہر سے باہر زکال دیا اور کلیسا کے مقبوضات کو ضبط کرلیا۔ بیان علاقوں میں کلیسا کی آخری موت کی گھنٹی تھی .....اوراس کے سیاسی اقتدار کو جواز بخشے کی بھی۔ انگلتنان میں، ہنری ہشتم نے کلیساکی زمینوں کو ضبط کرلیا، مذہبی یا دوسرے معاملات میں بوپ کوکی جانے والی تمام اپیلوں کوروک دیا، اُن تمام اختیارات کا دعویٰ، بادشاہ کے حق میں کردیا، جوبھی یوپ کے ہاتھ میں تھے، اور تمام را ہوں کی رہائش گا ہوں کے صدور کو ایوانِ بالاسے نکال دیا۔جہہور پیڈچ میں، اصلاح کاروں نے اہلِ کلیسا کوملی طور پراُن کی تمام سیاسی طاقت سے

### يروٹسٹنٹ تحريكِ اصلاح كليسا كا پھيلاؤ

131 كتوبر 1517 كو، مارٹن لوتھر (Martin Luther) نے اپنے پچانوے مقالہ جات ویٹن برگ کے آل سینٹس چرچ کے دروازے برکیل ٹھونک کرنا ٹانگ دیئے ،اور غیرشعوری طور برایک چنگاری لگادی، جو پروٹسٹنٹ تحریک اصلاح کلیسا بن گئی۔ (7) لوتھراُس چیز کے بارے میں فکر مندتها، جنہیں وہ الہمیاتی غلطیاں تصور کرتا تھا، جبیبا کہ آیانجات صرف عقیدے سے حاصل ہوسکتی ہے۔اُس نے کلیسا کے اختیارات کی بھی مذمّت کی ،جیسا کہ معافی ناموں کے استعال، تر ّ کات کے مسلک، کلیسا کے لوگوں کی مراعات، کلیسا کے لوگوں کے داشتا ئیں رکھنے اور سابیٹونی ..... ( کلیسائی حقوق واختیارات ) کی۔ اگر چہ لو تھر کی شکایات کا ابتدائی طور پر مرکز توجہ کلیسا کی اندر سے اصلاح تھا، کیکن پورے شالی پورے میں عامی اور کلیسائی مفادات نے اُس کی شکایات کی گونځ پیدا کردی۔

تحریکِ اصلاحِ کلیسا پہلے پہل اُس جھے میں پھیلی ، جومقدس رومی سلطنت کا یارہ یارہ حصہ تھا۔نورمبرگ جیسے شہروں نے تحریک کو قبول کرلیا، اس طرح کہ لوقھر کے طاقتور دوستوں نے ا اصلاح سے ہمدردی رکھنے والے مبلغین کو تعینات کردیا۔ اس کی ایک ہم عصرتح یک سوئڈ زلینڈ کے وفاق میں بھی اُبھری، جہاں ہلڈ رخ زونگلی (1531-1484) نے بھی ایسے ہی اصولوں کو قبول کرلیااورز بورخ کے اجتماعات میں مقامی زبان میں تبلیغ کرنے لگا۔ 1520 کی دہائی میں لوتھر۔ ز ونگل دو ہرا پیغام جنو بی جرمنی کے بہت ہے آ زادشہروں جسیا کہ سٹراس برگ اور کانٹینس میں پھیل ۔

تح یکِ اصلاحِ کلیسا،عموماً کسی شہر میں تعلیم یافتہ ،خواندہ یا دریوں اور علما کے ایک ایسے جھوٹے جھے کی کوششوں سے جگہ بناتی تھی جولوتھریاز ونگلی کے پیغام کو پھیلانا اینے اوپر فرض کر لیتے تھے۔ان اصلاح کاروں میں سے زیادہ ترکے پاس مسلمہ کلیسا کے اندر مناصب تھے،اور

محروم کردیا، سویڈن میں، بادشاہ نے خانقا ہوں کوعطیہ کی گئی بہت ساری زمینوں کوضبط کرلیا اور اصلاح شدہ کلیسا پراختیار کا دعویٰ کیا۔ شالی جرمنی کے آزاد تجارتی شہروں میں اصلاح کاروں نے شهری کونسلوں سے تمام اہلِ کلیسا کو نکال دیا اور کلیسا کی زمین کو ضبط کرلیا اورعلیٰ ہذا القیاس۔

یه پروٹسٹنٹاقوام کی معاشی قسمتوں پرتح یکِ اصلاح کلیسا کااہم ترین اثر تھا۔ جہاں جہاں کلیسا نے توسیع اقتدار میں کردارادا کرنا بند کیا، وہاں، معاشی اشرافیہ نے، جو کہ یارلیمان میں منظم ہو چکی تھی، اکثر اوقات اُن کی جگہ لینے کے لیے درآئی۔ اُن کے مفادات، اُن قوانین اور یالیسیوں کے ساتھ زیادہ قریبی ہم آ ہنگی رکھتے تھے جوبہتر معاشی مفادات کی سہولت کاری کرتے تھے۔اور دہ قوانین اور پالیسیاں جن کو بنانے میں وہ مدد کرتے تھے،اس کی عکاسی کرتی تھیں۔ یہ ہے وہ وجہ کہ دیبر نے پرونگسٹز م اور معاثی خوشحالی کے درمیان ایک تعلق کا مشاہدہ کیا ..... وہ اپنی سببی دلیل میں غلط تھا۔کیکن بہر حال اس میں کوئی معقولیت ہے کہ بید دنوں اکثر اوقات آلیس میں جڑے ہوئے ہوتے تھے۔

طباعت کے پھیلا وَاور پروٹسٹنٹ اصلاحِ کلیسا کے معاشی نتائج ایک اور اہم سوال اُٹھاتے ہیں: چھاپہ خانے کی عدم موجودگی کامشرقِ وسطی کے معاشی اورادارہ جاتی خط حرکت کے ساتھ کیا ۔ تعلق تھا؟اگر پروٹسٹنٹ اصلاحِ کلیسا کی کامیابی کیلئے طباعت کا پھیلاؤاں قدراہم تھا،تو کیا پیہ ممکن ہے کہ طباعت کو قبول کرنے میں تاخیر نے اس طرح کی تبدیلی اسلامی وُنیا میں آنے سے روک دی ہو؟ پیرباب اس سوال کا جواب' ہاں' میں دیتا ہے۔ یہ چیز اُن بنیادی اسباب میں سے ہے کہ طباعت کا پھیلاؤ کیوں اہم تھا۔ جہاں جہاں سے پھیلا وہاں ،مکنہ طور پر مذہبی حکام ختم ہوگئے; جہاں پنہیں پھیلا، وہاں جوں کی توں صور تحال کے قائم رہنے کا امکان زیادہ تھا۔

الهذا،اس كتاب مين قائم كيا كيا وها نجه ية تجويز كرتا ہے كه يه چيز كه آياكس خطے نے چھا پیرخانے کواپنایا پانہیں ، سیاسی اور مذہبی حکام کے درمیان جواز بخشی اقتدار کی مضبوطی کی وجہ اور اُس کا نتیجہ دونوں تھی، دوسر لفظوں میں،معلوماتی ٹیکنالوجی کی عدم موجودگی نے جواز بخشی اقتدار کے تعلق کومضبوط کیا، جبکہ مضبوط جواز بخشی کا تعلق ہی وہ چیز تھی، جس نے طباعت کو د ہانے کی حمایت کی ۔

تک متوسط طبقہ تھا۔ جو امیر تھا، لیکن شہروں کے اندر اُس کے پاس کوئی سیاسی طاقت نہیں تھی۔ جنہوں نے تحریک اصلاح کلیسا کی ،بطور مسلمہ تو توں کا مقابلہ کرے کے ایک ذریعے کے یذیرائی کی حوصلہافزائی کی ۔ان کونسلوں کےارکان میں سے کچھ نے معاشی فوائد کی خواہش کی ،جیسا کہ کلیسا کی جائیداد کی ضبطی ، جبکه دوسرول نے بلاشبہ تبدیلی کا دباؤ محسول کیا، جومبلغین اورعوام کی طرف سے پیدا ہور ہاتھا۔ جب ایک مرتبہ تحریک اصلاح کلیساکسی شہر کی طرف سے قبول کر لی جاتی تھی۔توعموماً اس کا نتیجہ بیہ ہوتا تھا، کہ یا در یوں اور کلیسا کے افسران کی مراعات اور مراتب ختم کردیے جاتے تھے،جس کے بعد کلیسا کی مادی دولت کی ضبطی یا تباہی واقع ہوتی تھی۔

نوا کی علاقوں میں، شاہی سزا کے خوف نے تحریک اصلاح کلیسا کے تعارف کو، اپنے ابتدا کی بھیلاؤ کے بعد کم از کم ایک دہائی تک رو کے رکھا۔ آخر کارسکسو نی میں ۔ بران شوائیگ لیون برگ، این ہالٹ، اورمینسفیلڈ کے ایوانوں نے 1520 کی دہائی کے آخر میں تحریک کواختیار کرلیا۔ بیہ تح یک کی ابتدائی تاریخ کا ایک اہم واقعہ تھا کیونکہ اس نے استحریک کوغیر کلیسائی حکام کی طرف سے حمایت دلوائی۔ اُن کی حمایت نے اصلاح کاروں کوسلطنت کے حکمرانی کے موجود حکومتی و ھانچے کی مخالفت کرنے میں مدو دی۔جس میں کلیسا نے ایک اہم کردار اداکیا۔ 1530 میں بہت سے بروٹسٹنٹ شہروں اور نوابوں نے آسبرگ کے اصولوں کے بیان پروستخط کردیئے، ہاوجود رئیس تاگ (Reichstag) (جرمنی کی مجلس مقتنّہ) کی طرف سے مذمت کے،جس میں بائیس شقیں لوتھر کے پیغام کو بیان کررہی تھیں۔1530-1531 میں پروٹسٹنٹ حلقہ ہائے انتخاب نے ایک اتحاد تشکیل دیا جسے شال کالڈک لیک (Schmalkaldic League) کے نام سے یاد کیا گیا۔1535 تک، بہت سے پروٹسٹنٹ اہم خود مخارشہروں نے لیگ میں شمولیت اختیار کرلی، جس نے کیتھولک حملے کے خلاف دفاع مہیا کیا۔ ڈنمارک نے جلدی سے لیگ میں شمولیت اختیار کرلی۔اس نے 1520 کی دہائی میں بادشاہ فریڈرک اوّل (1533-1523) اور کر سچین سوم (1533-1559) کے شاہی فر مانوں کے تحت تح کیکو قبول کرلیا تھا۔ اس لیگ کی طرف سے مہیا کردہ دفاع نے ایک دہائی کے اندرایک امن معاہدے کی گنجائش پیدا کر دی۔ آخر کارشہنشاہ نے شال کالڈک جنگ (1547) میں لیگ کو کھول دیا۔ تاہم اس چیز نے پروٹسٹوں اور بادشاہ کے درمیان کشاکش کوختم نه کیا۔ یہ 1555 تک نہ ہوا کہ آسبرگ کی ریختاگ نے خود مختار نوابوں اور

وہ منبر سے عوام کو براہ راست خطاب کر سکتے تھے۔ وہ یُر جوش اور حارجانہ انداز سے عمادات کی نوعیت اور کلیسا کے احزان اور بوپ کے معمولات کے بارے میں مجمعے سے سوالات کرتے تھے۔ یہ مبلغین 1520 کی دہائی میں خاص طور پرسکسو نی اور وسطی جرمنی میں کامیاب تھے۔ جہاں اُنہوں نے تحریک کواہلٹن برگ، ایز تاخ اور روکاؤ جیسے قصبوں میں پھیلایا 1520 کی دہائی کے اواخراور 1530 کی دہائی میں،اصلاح کارمبلغین نے سٹراس برگ اور لیوبک جیسے بڑے شہروں کوتبد ملی مذہب کیلئے آمادہ کیا، جبکہ متعدد بالٹک شہروں نے بھی اُن کی پیروی کی۔ بہت سے بڑے جنوبی جرمنی کے شہروں جیسا کہ آسبرگ نے اسی طرح 1530 کی دہائی میں مذہب تبدیل كرليا\_(9)

تح یک کا پیغام بڑے بڑے اشتہارات اور کتابچوں کے ذریعے بھی شہریہ شہر کھیلا، جن میں سے بہت سے سرکردہ اصلاح کاروں کی طرف سے، خاص طور پر لوتھر کی طرف سے کھھے ا جاتے تھے۔اگر چہاس دور میں زیادہ تر لوگ ان پڑھ تھے،لیکن زبانی ابلاغ وہ بنیادی طریقہ تھا جس کے ذریعے مطبوعہ موادیھیاتا تھا،اوراصلاح کارکتا بچوں کواس طرح لکھتے تھے کہ خواندہ ہمدرد اُنہیں عوامی اجتماع کے مقامات پر اونجی آواز سے پڑھ سکتے تھے۔مثلاً پایا کی طرف سے مذمت کے فرمان کے جواب میں لوقھر کا کتا بچے''اُن تمام لوگوں کو مخاطب کر کے لکھا گیا تھا۔'' جواس كتابيح كويره ياسُن سكين ـ "(10)

اُن بہت سے شہروں میں جوتح یکِ اصلاح کلیسا کوقبول کر لیتے تھے، جیسا کہ سڑاس برگ اوراکم میں، شہری کونسلیں اصلاحی تصورات سے ہمدردی رکھنے والے مبلغین کو بُلا کرتح یک کو جمانے کی ذمہ داری سنجال لیتی تھیں۔ یہ وہ بنیادی وجہ ہے کہ مور خ اے چی و کنز .A. G. (1974) (Dickens) نے بیمقدمہ پیش کیا کہ تحریک ایک''شہری واقعہ'' ہے۔ یہ بیان کرنے کی ایک شہادت موجود ہے کہاس مفروضے میں کچھ سچائی ہے۔مقدس رومی سلطنت کے پنیسٹھ شاہی شہروں میں سے بچاس نے یامستقل طور پر یاوقی طور برتح یک کو قبول کرلیا۔شہر یوں کی ایک دوسرے سے باہمی قربت، دولت اوراد بی شعور کی اعلیٰ سطوح، اور اُن کی نسبتاً سیاسی تادیب اور آ زادی، بمقابله شنرادوں کی بندآ مرانه حکومتوں نے، وہ تمام اسباب تھے کہ جن کی بنا پرتح یک مقدس رومی سلطنت کے بہت سے آزادشہروں میں اُنجری۔شالی ہنسیائی شہروں میں، یہ بڑی حد

مقدس رومی سلطنت کے حکمرانوں کو اپنی رعایا کے مذہب کا فیصلہ کرنے کی اجازت دے کر بہت سے تنازعات کوخاموش کرادیا۔

203

تح یک اصلاح کلیسا کاعہد، سلطنت عثانیہ کے عروج کا بھی زمانہ تھا۔ بید حقیقت کہ میسبرگ،مقدس رومی سلطنت کے شہنشاہ جارس پنجم نے، پروٹسٹنٹ اتحادوں کو تیزی سے نہ گچلا ......اگرچه وهٔ خص تھا جوبطور مقدس رومی شہنشاہ اور شاہِ ہسپانیہ کلیسا سے توسیع اقتدار حاصل كرنے والا واحد حكمران تھا، اور پورپ ميں اس وقت كوئى دوسرا با دشاہ بيرتوسيع حاصل نہيں كرتا تھا .....تواس کی وجہ جزوی طور پر پیھی کہ وسطی پورپ میں عثانی حملے شروع ہو گئے تھے۔عثانیوں نے اس وقت تک جنوب مشرقی بورب کے بہت سے حصے کو فتح کرلیاتھا (جس میں ہنگری، بلغاریہ، رومانیہ، بیزنان، بوسنیااورسر بیاشامل تھے)اوروسطیٰ بورپ کی طرف آ گے بڑھ رہے تھے۔اُنہوں نے بیمہم اتنی دورتک جننی کہ وی آنا کے دروازے تھے، بڑھا دی۔ جوکہ ہسیرگ کے وسیع پوریی مقبوضات کے مشرقی حصے کا دارالحکومت تھا۔ مورت لاٹیکن Murat) (2008-2015) (lyigun یہ واضح کرتا ہے لہذا کیتھولک قو توں کے ہاتھ میں، اصلاح کاروں کی بدعت کی نسبت زیادہ موثر خطرہ تھا۔عثانی خطرے نے اُن وسائل کا رُخ موڑ دیا جوتح یک اصلاح کلیسا کے خطرے کوٹال سکتے تھے،اور جبعثانی خطرہ شدیدترین تھا۔ پر ڈسٹنوں اور کیتھولکوں کے درمیان کشائش شاذ تھی۔ لہذا عثانی خطرہ تحریب اصلاح کلیسا کی حتمی کامیابی کیلئے اہم تھا، کیونکہ اس نے اصلاح کاروں کووسیع ترعوام اور مقامی حکمرانوں کے ساتھ کشش حاصل کرنے کی اجازت دی۔ اس سے پہلے کہ کلیسااوراس کے اتحادی اسے دبا سکتے۔

جھانپہ خانہ بھی تح کے اصلاح کلیسا کی کامیابی کیلئے بالکل اسی وجہ سے اہم تھا: اس نے تح یک کسلئے اس قدر مضبوط ہوجانے کی گنجائش نہیں پیدا کی کہ بینا قابل والیسی نقطے سے آ گے گز رجائے۔ اور بلاشبہ، جس چیز کی تشریح کی ضرورت ہے وہ مقدس سلطنت روما میں تحریکِ اصلاح کلیسا کا ابتدائی پھیلاؤ ہے۔ وہ کو نسے میکائے تھے جنہوں نے تح کیک کے پھیلنے کی گنجائش پیدا کی، برخلاف کلیسا کی طاقت کے خلاف سابقہ تح کیوں کے، جن کا انجام عام طور پر پُرتشد دطریقے سے دبائے جانے برہوا؟

# چھاپیخانہ کے پھیلاؤ کاتحریک اصلاحِ کلیسا کے ساتھ تعلق جوڑنا

''[چھاپہ خانہ ہے] خدا کا بلند ترین حتمی رحمت کا عطیہ، جس کے ذریعے وہ اپنی انجیل کو آگے پہنچا تا ہے۔''

مارٹن لوتھر (سپیٹر 1985 میں دیا گیا حوالہ) کیا بی محض ایک اتفاق ہے کہ بچھلی ہزاری کے مغربی دُنیا کے دواہم ترین واقعات ..... چھا پہ خانہ پھیلا و اور پروٹسٹنٹ تحریک اصلاح کلیسا .....مقدس سلطنت رُوما میں ایک دوسرے سے 250 میں کے فاصلے پرا گھرے؟ کیا بیمحض ایک اتفاق ہے کہ تحریک اصلاح کلیسا، چھا پہ خانہ کے پورے یورپ میں مضبوط ہوجانے کے بعد شروع ہوئی؟ غالباً نہیں۔ مارک یوایٹر ورڈز ( Mark U. Edwards) شروع ہوئی؟ غالباً نہیں۔ مارک یوایٹر ورڈز ( Pawards) اکورٹ ہوئی؟ غالباً نہیں۔ مارک یوایٹر ورڈز ( Mark U. تحریک اصلاح کلیسا نے کہا پہ خانہ پرا پی کتاب کا آغاز اس بات کا ذکر کرنے سے کرتا ہے، دستے کہا و تھراور چھا پہ خانہ کو، کوشش حال ہی میں ایجاد شدہ چھا پہ خانہ کو، دستے کہا شہرہ کیا بیم کمنہ طور پر ایک اتفاق موائی تحریک و تشکیل دینے اور اُسے راستے پر ڈالنے سے کی۔' بلاشیہ کیا بیم کمنہ طور پر ایک اتفاق ہوسکتا ہے کہ کوشین فیپور (Lucien Febvre) اور ہنری ژاں مارٹن (Henry Jean Martin) اور ہنری ژاں مارٹن (یکھی پروپیگنڈے کی مہم جو چھا پہ خانہ کے ذریعے سے چلائی گئی' کواستعال کیا؟

چھاپہ خانہ اور تحریکِ اصلاحِ کلیسا کے درمیان جوڑا گیا کلا سی تعلق پیداوار کو بڑھانے کی پہلی حکمت عملی ہے، جواس کر دار پر توجہ مرکوز کرتی ہے، جومعلوماتی ٹیکنالوجی نے لوتھر کے خیالات کو پھیلانے میں ادا کیا۔ بہت سے عوامل ہیں جو پیداوار کو بڑھانے کی حکمت عملی کے نظریے کی تائید کرتے ہیں۔ اہم ترین بات یہ ہے کہ چھاپہ خانہ نے خواندہ مبلغین کیلئے جوتح یک کوشہروں اور دیہاتوں میں لے کرآئے ، کتابوں کو پھیلانے کی گنجائش پیدا کی ۔ نقل وحمل کے بہت زیادہ اخراجات اور حقوقی اشاعت کے فقدان کا مطلب یہ تھا کہ طباعت کارا کڑ اوقات مطبوعہ مواد کو

لکھا جب کلیسا کے اندر فرقہ بندی تھی ، جبکہ دومخالف یوپ اُیوگئن اور روم میں اپنی اپنی اثنی شست گاہوں سے، 1378 سے لے کر 1418 تک اپنے اپنے دعوے کررہے تھے۔اس دھڑے بندی نے کلیسائی مجلسی تحریک کوا بھرنے میں مدودی۔جس نے بید دعویٰ کیا کہ یوپ کوکلیسا کے اندراعلٰی افتیار نہیں ہے: اس کی بجائے ایکیومینکل کوسل (Ecumenical Council) (چوٹی کے کلیسائی زُعمااور ماہرین دینیات کی مجلس) کلیسائے اندراقتدار کی مالک تھی۔کلیسا کے زُعما نے اليي اصلاحات كي ناكام كوشش كي، ليانزكي كونسلول مين، (1274) ويان، (1312-1311)، كانئيسن (1418 -1414)، ياويا بيينا (24-1423) اور باسل (1439-1431) ميس (12) ب در حقیقت باسل میں پایائیت مخالف ایحنڈ ہے کی حمایت سوئٹرز لینڈ اور جرمنی کے اُن آزاد شہروں ہے شروع ہوئی، جواسی سال بعد تحریک اصلاح کلیسا کے پھیلاؤ میں بہت اہم تھے۔ یہاں تک کہ تحریک اصلاح کلیسا کے موقع پر بھی کلیسا کی اندر سے اصلاح کرنے پر خاصا دباؤ تھا،کیکن یانچویں لیٹران کونسل (1517-1512) میں کی جانے والی کوششیں ناکام ثابت ہوئیں تحریب اصلاح کلیسائے بل کی صدیوں میں دوسری بدعات کی کثرت تھی۔ پندرھویں صدی کے انگلتان میں، لولا رڈتح یک نے جان وکلف(John Wyclif) (وفات 1384) کے خیالات کو پھیلایا۔ گرسن کی طرح وکلف نے بھی اُبوگنن اور روم کے درمیان بڑی دھڑے بندی کے دوران لکھا۔ وکلف غیرکلیسائی حکمرانوں کے پایائیت برحقوق کا حامی تھا ..... وہ یہ دعویٰ کرتا تھا کہ غیرکلیسائی حكمرانوں كوغير مستحق يادريوں كى جائيدادكو لينے كاحق تھا ..... أسے غريب تربستى كے يادريوں يها بم اثر ورسوخ ديج بوئ وكلف اس حدتك جلاكيا كه أس في استحالة عشاكي (رومن کیتھولک عقیدہ کہ عشائے ربانی کی روٹی اور شراب اپنی شکل برقر ارر کھتے ہوئے حضرت عیسیٰ کے جسم کا حصہ بن جاتی ہے۔مترجم) کے اصول برحملہ کردیا، جوکہ پروٹسٹوں کیلئے اصولی حملے کا ایک بنیادی نکتہ بن گیا۔ کلیسانے اُس بولارڈ تح یک کوجس میں وکلف نے روح پھونکی ،اس کی وفات کے بعد نصف صدی میں بے دردی سے کچل دیا۔ یہ اُن کے بیشر و والدویوں (Waldensians) (عیسائیوں کا ایک فرقہ جو یا کدامنی پر بہت زور دیتا ہے ) نے بھی بارھویں اور تیرهویں صدی میں اسی انجام کا سامنا کیا تھا۔ والدوئی، جنہوں نےغربت کا حلف لیا ہوا تھا۔ نے کلیسا کی دولت کی تھلی نمائش اور کلیسائی یا در یول کی وُنیاوی زندگیول کومستر د کردیا۔ اُنہول

دور دراز مقامات پرنہیں بھیجتے تھے۔ اس کی بجائے، یہ مواد زیادہ تر دوبارہ طباعت کے ذریعے بھیاتا تھا۔ لہذاوہ لوگ جو چھاپی خانوں والے شہروں میں یا چھاپی خانوں کے قریب رہتے تھے، اُن کی رسائی سنے کتا بچوں تک بہت زیادہ ہوتی تھی، اور سیاح مبلغین بھی ان علاقوں میں ممکنہ طور پر زیادہ موثر ہوتے تھے۔ (11)

205

یہ می ممکن ہے کہ چھاپہ خانے نے ترکز یکِ اصلاح کلیسا کی طلب کو متاثر کیا ہو۔ الزبھ آئسنِ
سٹائین (Elizabeth Eienstein) (1979) یہ استدلال کرتی ہے کہ طباعت کے کچر نے
شہروں کو تبدیل کردیا، بعض صورتوں میں متمول لوگوں اور متوسط طبقوں کی زیادہ ساجی اہمیت حاصل
کرنے کی خواہشات کو پیدا کردیا۔ جوائی طور پر اس نے طباعتی شہروں کو تحریک کی پذیرائی پرزیادہ
آمادہ کیا ہوگا، کیونکہ اُ مجرتے ہوئے، متمول طبقے میں، اُس پُر انے نظام کو جس پر کلیسا اور زمیندار
طبقے کے مفاوات کا غلبہ تھا، اُ کھاڑ چھنکنے کا جذبہ محرکہ تھا۔ آئزن سٹائین (1979، صفحہ 132)
میں یہاشارہ کرتی ہے کہ تحریکِ اصلاح کلیسا کی طلب چھاپہ خانہ کے ہاتھوں، ایک بہت باریک
طریقے سے بڑھائی گئی ہوگی:

''جب معاشرتی سالمیت کم ہوگئ، توزیادہ دور کے واقعات میں نباہتی شرکت بھی بڑھ گئ:اور جبکہ مقامی تعلقات بھی کمزور ہوگئے، تو زیادہ بڑی اجتماعی اکائیاں بھی تشکیل دی جارہی تھیں۔مطبوعہ مواد نے اُن مقاصد کے ساتھ، خاموش وابستگی کی حوصلہ افزائی، جن کے پرچارک کسی ایک بستی میں نہیں پائے جاسکتے تھے، اور جو دُور سے ہی ایک غیرمرئی عوام کو خطاب کرتے تھے۔''

تاہم، اس بات کا امکان نہیں ہے کہ چھاپہ خانہ نے تحریک اصلاح کلیسا کی سہولت کاری،
گلی طور پر، اصلاح کی طلب کو متاثر کر کے کی ہوتے کی اصلاح کلیسا کے قبل کے الحادیہ ظاہر
کرتے ہیں کہ تحریک سے پہلے بھی اصلاح کی بہت کثرت سے طلب تھی ..... بلاشبہ چھاپہ خانہ
کے پھیلاؤ سے پہلے کے قبل تحریک کے کلیسا کے زئمانے پوپ سے طاقت چھینے اور چرج کے
پادر یوں کے جاہ وجلال کو کم کرنے کی کوشش کیس اور اس کی بجائے طاقت کلیسا کی کونسلوں کونتقال
کرنے پر زور دیا۔ ژاں گرین (Jean Gerson) (1362-1429) اس' اندر سے اصلاح''
کا سرکردہ جامی تھا، اور وہ لو تھرکی تحریوں پر ایک اہم اثر رکھنے والا شخص تھا۔ گرین نے اُس وقت

نے فرانس، سپین اورائلی میں کچھاٹر ورسوخ حاصل کیا، کین کلیسا اور اس کے اتحادیوں نے، جہاں کہیں بھی وہ اُ بھرے، اُنہیں کچل دیا، 1192 میں فرانس میں اُنہیں بھی وہ اُ بھرے، اُنہیں کچل دیا، 1192 میں فرانس میں اُنہیں بھی وہ اُ بھرے، اُنہیں بناہ یا خوراک 1194 میں اُنہیں ایرے گون سے جلاوطن کردیا گیا اور وہاں کی آبادی کو اُنہیں بناہ یا خوراک دینے سے منع کردیا گیا; اور چیرونا کی کونسل 1197 میں اُن کے خلاف جلا کرموت کے گھاٹ اُتار نے کا حکم وضع کیا گیا۔ (13)

207

یہ بات بڑی حیران گن ہے کہ کلیسا نے بڑی آسانی سے اصلاح کی تمام کوششوں کو کچل ڈالا جو چھاپہ خانہ کی ایجاداور پھیلاؤ سے پہلے اُٹھیں۔ا۔۔ جی ڈِ کنز (A. G Dickens) (صفحہ 51, 1968, 51) واضح طور پر ان تحاریک اور تحریک اصلاح کلیسا کے درمیان یہ موازنہ کرتا ہے: ''وکلف اور والدولوں کی بدعات کے برخلاف، لوتھر کی بدعت پہلے دن سے ہی چھپی ہوئی کتاب کی پیداوارتھی۔'' لیکن چھاپہ خانہ کے اداشدہ کردار کو جوائس نے تحریک اصلاح کلیسا کے پھیلاؤ

ولیم آف اور بیخ اور اُن کے پروٹسٹنٹ مثیلوں کواپیاموقع نہ ملتا۔

شاریاتی تجزیے کی خاطر، مقدس سلطنت روما کا مطالبداس وجہ سے باسہولت ہے کیونکہ وہاں سلطنت کے اندر فرہبی اختیار میں خاصا تنوع تھا۔ فدہب میں کسی تنوع کے بغیر، یہ جانخیا مشکل ہوتا ہے کہ اس کے اختیار کرنے میں کیا محرک عوامل تھے; ہم یہ کیسے جان سکتے ہیں کہ ایک شہر کو بچریک اصلاح کلیسا کو قبول کرنے پر کس چیز نے قائل کیا ،اگران سب کے سب نے ہی الیا کیا ہو(یاکسی ایک نے بھی نہ کیا ہو)؟اسی طرح مقدس سلطنت روما میں تنوع ایک آ دمی کیلئے اس بات کی گنجائش پیدا کرتا ہے کہ وہ اُن مختلف عوامل کی اہمیت کا انداز ہ لگا سکے کہ جوکسی شہر کے تحریب اصلاح کلیسا کوقبول کرنے کا سبب بنے۔ جدول 6.1 ابتدائی شہادت مہیا کرتی ہے; پیسلطنت روما کے ایسے شہروں کی ایک فہرست مہیا کرتی ہے، جن کی آبادی کم از کم 20,000 تھی ساتھ ہی ساتھ 1600 میں اُن کے زہبی رُ جحانات کیا تھے، اور آیا کہ 1500 تک اُس شہر میں چھاپہ خانہ تھا۔اس جدول سے فوری طوریر پیۃ چل جاتا ہے کہ مقدس سلطنت رومامیں اکثر ہڑے شہروں میں میلیا خانے تھے۔ یہ بات حمران کن نہیں ہے۔ طباعت 1450 میں اپنی ایجاد کے بعد، منیز کے شہرسے باہر سپھیلی،اورطباعت کارعمومی طوریرآ بادی کے بڑے مراکز کی طرف نقل مکانی کرنے لگے جہاں مطبوعہ مواد کی طلب سب سے زیادہ تھی۔ یہ وہ بنیادی وجہ بہے کہا ہے جی ڈِ کنز (1974) (A.G. Dickens) کا کثر حوالہ دیا جانے والا دعویٰ کہ تحریب اصلاح کلیسا ایک''شہری مظہر'' تھا، ایک فرضی تعلق ہوسکتا ہے۔ اگر تحریک اصلاح کلیسا کی قبولیت میں چھاپہ خاند ایک واقعی اہم سببی عامل ہوتا، تواس تحریک کو قبول کرنے والے شہروں کو مکنه طور پر بڑے شہر ہونا حاہے تھا، کیونکہ بڑے شہرہی مکنہ طور پر چھاپیرخانے کے حامل تھے۔

### تحریکِ اصلاحِ کلیسایر چھاپہ خانے کے اثر کو جانچنا

209

روبن (Rubin) (2014b) میں منعقدہ تجزیے کا مرکزی نکتہ مقدس سلطنت روما تک محدود ہے، جوطباعت اورتح یک اصلاح کلیسا دونوں کی جنم بھومی ہے (15)مقدس سلطنت روما پر توجہ مرکوز کرنا مفید ہے، کیونکہ یہ وہ جگہ ہے جہاں تح یک اصلاح کلیسا پہلے پہل پھیلی: کیونکہاصلاح کی اس سے پہلے،اتنی زیادہ کوشش بھی شروع نہ ہوسکیں۔ جب ایک مرتبہ تح یک اصلاح کلیسا پوری سلطنت روما میں پھیل گئی، تو اس نے ہرجگہ براینی ہی ایک زندگی اختیار کرلی۔ ہنری ہشتم تح یک اصلاحِ کلیسا کواپنے حکمرانی کے اور مالیاتی مقاصد کی مناسبت کی وجہ سے انگلتان لے آیا (ویکھنے باب7) ہنری ہشتم کی طرح ، سویڈش بادشاہ گتاف اوّل (Gustav 1) (عہد 1560-1523) نے بھی سویڈش تحریک اصلاح کلیسا کے دوران ، کلیسا کی زمین ضبط کرلی۔فرانس میں 1550 کی دہائی میں کیلوینسٹ کلیسا مغرب اور جنوب میں تیزی سے پھیل گئے۔فرانسیسی بادشاہ نے پُرتشد دطریقے سے ان پروٹسٹنوں کو دبادیا،جنہیں ہوجنائس کے نام سے یاد کیا جاتا تھا، جب تک کہ اُنہوں نے 1570 کی دہائی سے لے کر 1590 کی دہائی تک امن معاہدوں کے ایک سلسلے برا تفاق نہ کرلیا۔ ایسی ہی تحاریک زیریں مما لک میں بھی واقع ہوئیں، جہاں اور پیخ کے ولیم نے نئے مذہب کواینے ہاں شامل کرلیا، جزوی طور پر ایک ہیانوی حکومت کے خلاف ڈچ بغاوت کی حمایت کرنے والے یرو پیگنڈے کے طوریر (دیکھئے باب7)۔ان میں سے ہرایک صورت میں تح یک اصلاح کلیسا ایسے اسباب کی بنا پر پھیلی ، جن کا اس کے ظہور کے اسباب سے کوئی تعلق نہیں تھا۔لیکن ٹھیک یہی نکتہ ہے: تحریکِ اصلاحِ کلیسا کے ابتدائی پھیلاؤ کے بغیر، ہنری ہشتم، گتاف اوّل،

**جدول 6.1:** مقدس سلطنت رُوما میں بڑے شہر (آبادی 20,000 سے زیادہ)

حکمران ، مٰد ہباور دولت

(20,000) سے زیادہ آبادی (000,000 سے زیادہ آبادی والے) وہ شہر جن میں 1500 تک اوالے) وہ شہر جن میں 1500 تک چھاپہ خانے تھے حھایہ خانے نہیں تھے 1500 میں آبادی 1600 تک پروٹسٹنٹ ایتھولک كيتھولك 70,000 كيتھولك 55,000 كيتھولك كولون 45,000 نورمبرگ ىر وڭسىنىڭ 38,000 كيتھولك 35,000 كيتھولك 33,000 ىروڭسىنىپ 30,000 كيتھولك 30,000 ير ونستنط بريس لا وُ 25,000 بيوبيك يروششنك 25,00 ٹو رانی <sup>ك</sup>يتھولك 35,000 كيتھولك 26,000 كيتھولك 25,000 ىر وڭسىنىڭ 22,000 سٹراس برگ سٹراس برگ ىر ونستنك 22,000 20,000

نوف: آبادی کے اعداد وشاراز بیروچ اے آل (Bairoch et.al (1988)

جھا یہ خانہ اور تح یک اصلاح کلیسا کے درمیان تعلق کو بیجھنے کے لیے آبادی کے علاوہ بھی کسی چز کومد نظر رکھنا جاہیے۔مثال کےطور پر شکل 6.5 پرایک طائرانہ نگاہ یہ ظاہر کرتی ہے کہ کسی شہر کے تح یک اصلاح کلیسا کو قبول کرنے کے امکان میں وٹن برگ کے ساتھ قربت ایک کردار اداکرتی تھی۔(16) یہ بھی ممکن ہے کہ اُن شہروں نے جن میں یو نیورسٹیاں تھیں تح یک اصلاح کلیسا کورد کیا ہو..... بہت ہی یو نیورسٹیاں کلیسا کے قلعے تھے ....لیکن اُنہوں نے جھایہ خانے کو ا نی تدریسی نوعیت کی وجہ سے جلد قبول کرلیا ہو۔ ہیوبُو نگ کم (Hyojoung Kim) اورسٹیفن فاف (Steven Pfaff) یہ استدلال کرتے ہیں کہ بلاشبہ یونیورٹی کے طلبہ وہ اہم کڑیاں تھے، جو یونیورسٹیوں سے تح یک اصلاح کلیسا کے دسیع تر پھیلاؤ تک تح یک کے جامی اور مخالف نظریات کوآبیں میں ملاتے تھے۔اُن کی تحقیق یہ ہے کہ وہ شہر جن میں وٹن برگ اور باسل (زونگل کے علمی مرکز) کی یو نیورسٹیوں کے متعدد طلبا قیام کرتے تھے تحریک کو قبول کرنے پرزیادہ مائل تھے، جبکہ وہ شہر جہاں کولون اور لووین ( کیتھولک قلعے ) کے طلبا قیام کرتے تھے تحریب اصلاح کلیسا کوقبول کرنے برکم ماکل تھے 17 جدول 6.2 بھی اسی امکان کی طرف اشارہ کرتی ہے; یہ مقدس رومی سلطنت میں ایسے گیارہ شہروں کی فہرست پیش کرتی ہے، جن میں 1450 میں گٹن برگ کے متحرک ٹائپ والے حیایہ خانے ایجاد کرنے تک یو نیورسٹیاں موجود تھیں۔تمام چھ کے چھ یو نیورٹی کے حامل شہر جن میں پہلے سے ہی اسقف یا اُسقفِ اعظم رہتے تھے، کیتھولک ہی رہے۔اسی دوران میں اُن یا پنج کو یو نیورٹی کے حامل شہروں میں چارنے، جہاں اُسقف یا اُسقف اعظم نہیں تھے پروٹسٹزم اختیار کرلیا۔ یہ چیز ،تحریکِ اصلاح کلیسا کے اختیار کرنے پر یو نیورسٹیوں کے دوہرےاثر کی نشاندہی کرتی ہے: وہ جو کھولک کے مراکز میں تھیں، وہ تحریک کو دورر کھنے میں کامیاب ہوگئی ہوں گی ، اور وہ جو کیتھولک کےمراکز میں نہیں تھیں اُنہوں نے مکہنہ طور برتح یک کومثبت انداز سے لیا ہوگا۔ بلاشبہ بیا یسے نتیج کیلئے بمشکل ہی کوئی ٹھوں شہادت ہے ..... بیصرف گیارہ شہروں سے حاصل ہونے والی شہادت ہے.....کین اس بات کی ضرورت کی نشاندہی ضرور کرتی ہے کہ طباعت کے پھیلاؤ اور تحریب اصلاح کلیسا کے درمیان سببی تعلق جوڑنے سے پہلے متعددعوامل کومدنظر رکھنا جاہیے۔

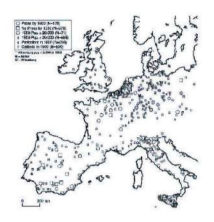
تح کی اصلاح کلیر ایر حموایشا پر

| ريد العلالِ ليسارِ چاپيها | 214  | ופתנפים | مران ،مدرجب |
|---------------------------|------|---------|-------------|
| بر وسشن                   | نهين | 19,000  | ارفرٹ       |
| كيتھولك                   | نهيں | 17,000  | ليوون       |
| پر وتستنت                 | نهيں | 10,000  | لائيزگ      |
| پروٹسٹنٹ                  | نهيي | 10,000  | روسٹا ک     |
| پر وٹسٹنٹ                 | ہاں  | 8,000   | ہائیڈل برگ  |
| كيتھولك                   | ہاں  | 8,000   | ٹرائز       |
| كيتهولك                   | ہاں  | 7,000   | وورز برگ    |
| كيتھولك                   | بان  | 5.000   | <b>ڈو</b> ل |

نوٹ: آبادی کے اعداد وشاراز ہروچ اے آل: (1988)

خوش قشمتی سے ساجی سائنسدانوں کے پاس ایک طریقہ ہے جسے مخلوط معکوی تجزبیر (ایک مضبوط تکنیک جودوبادوسے زیادہ متغیرات کی نامعلوم قدر کی پیش بنی کے لیے استعال ہوتی ہے۔) کہتے ہیں، جوآ دمی کوان مسائل سے نمٹنے میں مدودیتا ہے۔اس کالب لباب بیہ ہے کہ اس بات کی بہترین موزوں پیش بینی مہیا کرتا ہے کہ ایک متغیر کس طرح دوسرے متغیر کو متاثر کرتا ہے جبکہ دوسرے تمام متغیرات کومستقل رکھتا ہے۔ دوسر لےنفظوں میں نتائج ہمیں بتاسکتے ہیں: فرض کیاایک شہر کی آبادی لا ہے،اس میں پونیورٹی ہے،ایک اُسقف کا گھر ہے، اور دوسری بہت سی چنز س ہیں، تو اوسط امکان کیا ہے کہاس شہر نے تحریک اصلاح کلیسا کو قبول کیا ہوگا،اگراس میں ایک چھاپہ خانہ بھی تھا؟اوراس چیز کااوسطامکان کیاہے کہاس نے تح یک کوقبول كيا ہوگاا گراس ميں چھاپہ خانہ ہيں تھا؟

اگرمشاہدہ میں نہآنے والے پہلوبھی کسی شہر کے جھاپی خانہ اورتح یک اصلاح کلیسا دونوں کواختیار کرنے کے امکان کومتاثر کرتے ہوں، جب بھی ان سوالات کا جواب دیا حاسکتا ہے۔ مثال کے طور پر طباعت کے پھیلا ؤے پہلے، خاص طور پر چھوٹے شہروں میں،خواندگی کی شروح نامعلوم ہیں، کیکن چھایہ خانہ ہے قبل کی خواندگی چھایہ خانے کواور تحریکِ اصلاح کلیسا کو قبول کرنے کومتاثر کرسکتی تھی۔زیادہ تر خواندہ قصبوں کا چھاپہ خانوں کوقبول کرنے کا امکان زیادہ تھا۔



213

شكل 6.5: طباعت اورير دِّنستُر م مغر بي اوروسطي پورپ ميں ذرائعه: - نقشِ ثاني ليا گيا از جيرڙرو بن،''طباعت اور پروڻسڻنٽ: تحريكِ اصلاح كليسا ميں طباعت کے کر دار کی ایک تج کی آ زمائش''

An Empirical Test of the Role of Printing in the Reformation, "The Review of Economics and Statistics, 96:2 (May, 2014)

P.P.270-86.c by the President and Fellows of Harvard College and the Massachusetts Institute of Technology

**عدول 2-6:** 1450 تک مقدی سلطنت رومامین یو نیورسٹیوں کے حامل م**نٹیر** 

|           | <u></u>  |                 |                |        |
|-----------|----------|-----------------|----------------|--------|
| 10 تک)    | 600)     | أسقف كي عملداري | 1500 مين آبادي | شهر    |
| ه کیتھولک | برونسكنه |                 |                |        |
|           | كيتھولك  | ہاں             | 70,000         | پراگ   |
|           | كيتھولك  | ہاں             | 45,000         | كولون  |
|           | كيتھولك  | ہاں             | 20,000         | وی آنا |

اور ریجھی ممکن ہے کہاُن کے ہاں تحریب اصلاح کلیسا کو قبول کرنے کی خواہش بھی زیادہ ہو،ممکنہ طور پرانسان دوست فلفے میں زیادہ دلچیسی کی وجہ سے یا کلیسا کی بدعنوانی کی زیادہ آگاہی کی وجہ سے ۔ متبادل صورت میں ، زیادہ خواندہ قصبات کیتھولک موریج ہوں گے، کیونکہ وہاں بہت سے کلیسائی ارکان خواندہ ہوں گے،جس کا مطلب یہ ہے کہا یسے قصیات کاتحریک اصلاح کلیسا کو قبول کرنے کا امکان کم تھا۔ دونوں طرح سے، ایک معاشی شاریاتی تکنیک، جسے Two stage lest squares regression analysis ایک شاریاتی تکنیک جسے ساختیاتی مساواتوں کے تجزیے میں استعال کیاجا تا ہے کے نام سے جانا جاتا ہے، کے ذریعے، چھاپہ خانہ سے قبل کی خواندگی کی کسی ٹھوں شہادت کے بغیر، طباعت کے پھیلا وُ اورتحریکِ اصلاح کلیسا کے درمیان تعلق کوایک دوسرے سے علیحدہ کرناممکن ہے۔ بیتکنیک دواثرات کی علیحدگی کوممکن بناتی ہے۔اُن پہلوؤں کا تخیینہ لگا کر، جواس بات پراٹر انداز ہوتے ہیں کہ آیاشہرمیں چھاپہ خانہ موجود تھا، پھراسی معلومات کو،شہر کے تحریکِ اصلاح کلیسا کو قبول کرنے کے امکان پر چھایہ خانہ کے اثر کا تخمینہ لگانے کے لیےاستعال کرکے (19)۔

215

The 25Lsregression analysis (ایک شاریاتی تکنیک) جسے جھایہ خانے اور تح یک اصلاح کلیسا کے درمیان تعلق کو آز مانے کے لیے استعال کیا جائے بہت مضبوط نتائج مہیا کرتا ہے۔ پیشاندہی کرتے ہیں کہ 1500 سے پہلے محض چھایہ خانے کی موجود گی سے اس بات کا امکان بڑھ جاتا تھا، کہ ایک شہر 1530 میں 52.1 فیصد در جوں سے پروٹسٹنٹ بن جائے گا، اور 1600 میں 29.0 فیصد درجوں تک پروٹسٹنٹ بن جائے گا، باقی سب بچھ برابر ہوتے ہوئے۔ بینتائج'' 95 فیصداعتاد کی دہلیز'' سے بہت آ گے ہیں، جو کہ عمول کے مطابق کسی منتیجے ے ثاریاتی طور پراہم ہونے کے لیے ضروری خیال کی جاتی ہے، جواس بات کو ظاہر کرتی ہے کہ چھا یہ خانہ کے پھیلاؤ اور تحریکِ اصلاح کے درمیان ایک مضبوط تعلق ہے۔ جدول 6.3 بعض دوسر معکوس عددی سرکی فہرست پیش کرتی ہے، جو 95 فیصد اعتاد کے ساتھ شاریاتی طور پراہم ہیں۔(بیصرف ثناریاتی طور پراہم عددی سروں کی فہرست دیتی ہےان عددی سروں کی تعبیرا یہے۔ کی جاسکتی ہے:اگرکسی شہر کی خصوصات سب سے بائیں طرف والے کالم میں تھی ، (لیعنی اس میں چھا پہ خانہ تھا، پیا یک آزاد شاہی شہرتھا،اس میں یو نیورٹی تھی، یا پیربشپ کی عملداری تھی )، تواس

کا چھا یہ خانہ یا تحریب اصلاح کلیسا کو قبول کرنے کا امکان متاثر ہوتا تھا، باقی تمام چیزوں کے برابر ہوتے ہوئے ،اس کے جوابی عدد سے۔اسی طرح ،آ دمی منیزیا وٹن برگ تک ہوائی جہاز کے طے کردہ فاصلے کو بااس کی آبادی کو جوائی کالم میں دیئے ہوئے عدد سے ضرب دے سکتا ہے، بیہ دیکھنے کیلئے کہان متغیرات نے چھا یہ خانہ یاتح یک اصلاح کلیسا کی قبولیت کوئس طرح متاثر کیا۔ تو قع کے مطابق، وٹن برگ سے زیادہ دوری تحریب اصلاح کلیسا کی پذیرائی کے امکان کو کم کردیتی ہے۔ یو نیورٹی والے شہروں کی نسبت بہت زیادہ تھا، (36.5 فیصد کے درجے ہے، اگرچہاُن کاتح یک اصلاح کلیسا کوقبول کرنے کےامکان کا کم یا زیادہ ہونا واضح نہیں تھا ) اور اسقف (21.4 فيصد درجون تك) بغير أسقف كي عملداري كي نسبت، جبكة تحريك اصلاح كليساكو قبول کرنے کا اُن کاامکان کم تھا (11.9 فیصد در جوں تک )۔

**جدول 6.3:** 25SLS معکوی عددی سربه شهری خصوصیات کاتحریکِ اصلاحِ کلیسایراثر کیاایک شیرنے 1500 تک جھابہ خانہ کواپنایا کیاایک شیرنے 1600 تک تح یک اصلاح کلیسا کوایناما

|                           |       | ** /*/ | ** |
|---------------------------|-------|--------|----|
| 1500 تک چھاپہ خانہ        |       | 29.0%  |    |
| منیز تک کاogافا صله       | 19.2% | -      |    |
| وٹن برگ تک کا log فاصلہ   | 8.8%  | -34.3% |    |
| 1500 میں log آبادی        | 12.7% | -4.3%  |    |
| آ زادشاہی ش <sub>ھر</sub> |       | 3.8%   |    |
| یو نیورسٹی کا حامل شہر    | 36.5% | -      |    |
| أسقف كي عملداري           | 21.4% | -11.9% |    |
|                           |       |        |    |

اگرچهاس بات کی نشاندی کیلئے کہ آیاتح یک اصلاح کلیسا کی طرح کا کوئی واقعہ، چھاپہ خانے کے بغیر رونما ہوسکتا تھا، کوئی خلاف ِ حقائق تاریخ موجودنہیں ہے، کیکن بہنتائج اس بات کی طرف اشارہ کرتے ہیں کتح یک اصلاح کلیسا کے واقع ہونے کے لیے، وہ جب اور جہاں بھی

تحریکِ اصلاحِ کلیسا پر چھاپہ خانے .....

# معاشى اشرافيه كي طرف سے توسيع اقتدار: ايك پروٹسٹنٹ مظهر؟

218

تح یک اصلاح کلیسا کے بعد، مذہب جواز بجشی اقتدار کے زوال نے توسیع اقتدار کے مختلف کارندوں کے،حکمرانی میں اکثر ورسوخ کو بڑھانے کے لیےراستہ ہموارکر دیا۔کلیسا کی جگیہ لینے کیلئے بہترین بوزیشن میں وہ معاشی اشرافیہ تھی جو یار لیمانوں میں تھی ..... تاجران،شہری کاروباری مفادات، اور زمیندار اشرافیه به پروٹسٹنٹ حکمران، اینے کیتھولک مثیلوں کی نسبت، تح یک اصلاح کلیسا کے بعدان اشرافیاؤں کی طرف زیادہ متوجہ ہونے گئے۔

معاشی اشرافیہ نے، مذہبی توسیع اقتدار کے اہم ترین اور مہنگے ترین متبادلات مہیا کئے اشرافیہ کی حمایت جنگ کے زمانے میں خاص طور پراہم تھی، جب بادشاہوں کورقم اور وفاداری دونوں کی ضرورت تھی۔ بلاشیدروزافزوں مجموعہ تحاریک اس بات کی طرف رہنمائی کرتا ہے، کہ سترهویں صدی میں شروع ہوکر ، روزافزوں بڑی اورخوب منظم ریاستوں کے مقابلے میں دفاع کی ضرورت نے حکمرانوں اور معاشی اشرافیہ کے درمیان ایک مشتر کہ مفادیپدا کر دیا۔ تا کہ بہ دونوں مل کرعوام کوزیادہ بڑے بیانے پراشیا مہیا کرسکیں، خاص طور پر دفاع، جو کے بدلے میں محاصل تك زياده رسائي كا تقاضا كرتا تھا۔ (20)

جبکہ غیرملکی حملے سے بچاؤنے، بڑے پیانے کے مالی اداروں کی بڑھوتری کیلئے قوت محرکہ کا کام دیا ہوگا، معاشی اشرافیہ دوسری چیزوں کے حصول کی بھی خواہشمندتھی، جواُن کے معاشی مرتبے میں بہتری پیدا کریں ۔ بعض صورتوں میں اس کا مطلب بحی تحفظ میں سر مایہ کاری تھا، جو تجارت کو بڑھا تا اور بیرونی فوجوں کےحملوں سے حفاظت کرتا ، یا غریبوں کی امداد میں سرمایہ کاری، جوآ واره گردی کوکم کرتی اور دوسری ساجی بُرائیول کوبھی۔اگراشرافیہ خاص طاقتور ہوتی۔ ہاا گر حکمران اتنے کمزور ہوتے ، تو وہ سب سے بڑے انعام کا تقاضا کر سکتے تھے ۔محفوظ حقوق ملکیت اوران حقوق پرمن مرضی کےغضب سے چھٹکارابھی۔ جب ایک کمز ورحکمران ان حقوق

واقع ہوئی، چھاپہ خانہ ضروری تھا۔ایک دفعہ پھرکلیسا کی اصلاح کی سابقہ کوکوششوں پرغور کریں۔ کلیسانے قدرے آسانی سے اور وحشانہ طریقے سے ہنس کی تحریک، لولارڈز کی تحریک، والدویوں کی تحریک اور دوسری تحریکوں کو دبا دیا۔ان تحریکوں کا وجوداس بات کی نشاندہی کرتا ہے کہ بے احتیاتی کے پیچ صدیں ہے موجود تھے۔لوتھر کی تح بک اوراُس کے بیشروؤں کی تح یکوں میں بنیادی فرق بہے کہ وتھرکے پاس حھایہ خانہ تھا۔

کلیسا کے جواز بخثی اقتدار کے اختیار پرتح یک اصلاح کلیسا کا نقصان دہ اثر ایک سوال اُٹھا تا ہے: بروٹسٹنٹ ریاستوں میں ساسی حکمرانی کوتوسیع دینے کے لئے جرچ کی جگہ کس نے سنبهالی؟ حکمرانوں نے توسیع اقتدار کیلئے کسی اور طرف دیکھا ہوگا۔ اُنہوں نے کس کی طرف رُخ کیااوراس کا قوانین اور پالیسویں پر کیااثر ہوا؟

ہے انکارکرتا، تو بعض اوقات اشرافیہ اتنی طاقتور ہوجاتی تھی کہ وہ بغاوت کردیتی پیرچیز قرون وسطی اورابتدائے جدیدیت کے پورپ میں بہت مرتبہ واقع ہوئی .....اواکل تیرهویں صدی کا انگریز نوابوں (Barons) کی بغاوت (جومیگنا کارٹا پر منتج ہوتی ، سپین کا کومیونرووں کی بغاوت (بیایک ہیانوی بغاوت تھی، جو کیٹائل کے شہریوں نے چارکس پنجم اور اُس کی انظامیہ کے خلاف 15-20-21 میں بریا کی۔ (بغاوت کے عروج پر باغیوں نے کیٹائل کے مرکز کا کنٹرول سنھال ليا۔ مترجم) 1570 کی دہائی ڈچ بغاوت اورانگستان 1640 کی دہائی کی خانہ جنگی ،اس کی چند مثالیں ہیں۔

جان لویڈن وین زینڈن (Jan Luiten Van Zanden) ایکچو پورگھ (Buringh ، اور مارٹن بوسکر (Maarten Bosker) )(2012) بداستدلال کرتے ہیں، کہ قرونِ وسطیٰ کے پور پی حکمرانوں کی غیر محفوظ صورتِ حال ٹھیک ٹھیک وہ وجہ ہے جس سے ا یار لیمانیں وجود میں آئیں ، جب بھی وہ آئیں ۔ بارھویں سے لے کرچودھویں صدی تک ، جب شہروں میں معاثی اشرافیہ کی دولت اور طاقت اتنی بڑھ گئی کہ وہ اشراف اور کلیسا کا مقابلہ کرنے ا گئے، تو شہر کے زعما، اشراف اور یا دریوں نے ، بادشاہ کے ساتھ اجتماعی طور پرسودا بازی کرنے کیلئے یارلیمان تشکیل دیں ٹیکس کے محصولات کے بدلے میں بادشاہوں نے اپنے آپ کوضبط میں رکھنے پراتفاق کرلیا۔ یعنی اُنہوں نے اتفاق کرلیا کہ وہ من مانی کر کے حقوقِ ملکیت کوغضب نہیں کریں گے اورٹیکس کے محصولات کا مطالبہ جنگ کے دنوں کے دوران یامالی بحران کے دوران کریں گے۔ پہلی یار لیمانیں سپین میں ، بارھویں صدی کے اواخر میں ، سپین کے کچھ حصول کو مسلم اُمویوں کے ہاتھوں سے دوبارہ فتح کر لینے کے بعد وجود میں آئیں ۔ بادشاہ الفانسونم (عہد 1220-1188) نے کیبلی یار لیمان (کورئیز) لیون میں بُلائی۔ اُس نے اہم شہریوں ..... اشراف، اُسقفوں، اور منتخب شہریوں کی ایک مجلس بلائی .....اینی حکومت کومشحکم کرنے کیلئے ، جس کی جائزیت کم تھی، کیونکہ شہری نئے نئے فتح ہوئے تھے اور آپس کے ساتھ کسی قتم کی وفا داری نہیں رکھتے تھے۔کلیسا کے زُعما،اشراف،اورشہری زُعما پرمشتمل پارلیمان انگلستان،فرانس اور پُر تگال میں تیرھویں صدی میں اور بعد میں باقی ماندہ پورپ میں تیزی سے پھیل گئیں۔ان یارلیمانوں نے محدود حقوق کے بدلے میں ٹیکس کے محصولات ایک مستقل دھارے کی شکل میں وصول

کرنے، بشمول نے ٹیکسوں پر حق استر داد حاصل کرنے میں حکمرانوں کی مدد کی۔ 1800 تک مغربی یورپ کے تقریباً تمام حصوں میں'' بادشاہ اور کونسل'' کا ہی حکمرانی کا ایک غالب سانچا تھا۔ (22)روجر کانگلٹن (Roger Congleton) (192 صفحہ 192) تحریرکرتا ہے کہ"خرد افروزی کے علا کی طرف سے تجزبیہ کیے گئے حکومتی متبادلات کی قلت، بیرظا ہر کرتی ہے کہ، پورپ میں دورِ وسطیٰ کے اواضر اور جدید دور کے اوائل میں حکمر انی کا دائر ہ کتنا ننگ تھا۔ نہ تو ہابز، لاک، ماتلیسکیو، روسو، کانٹ، ناہی وان ہمبولٹ، نمائندہ یا یارلیمان کے زیراثر نظام کا کلی جائزہ لینے کیلئے وقت نكالا، زياد ه تراس وجه سے كه أنهوں نے بھی ایسے نظام كو چلتے ہوئے نہيں دیکھا تھا۔''

جہاں بادشاہ کمزور مذہبی جواز بخش اقتدار کے حامل تھے، یا اُن کا فوج پر اختیار محدود تھا، وہاں اُنہیں معاثی اشرافیہ کے ساتھ بہت کچھا حسان کے بدلے میں ترک کرنا پڑا۔ مثال کے طور یر، الفانسونے، اپنی کمزور جواز والی حکومت کومنتحکم کرنے کیلئے کورٹیز کو دی جانے والی یُکارمیں، اُس نے ڈھیرسارے وعدے پیش کردیئے: اُس نے غیر جانبدارانہ انصاف کی پیشکش کی، اپنی من مرضی کے مطابق عمل کرنے سے باز رہنے کی پیشکش کی اور افراد اور جائیداد کے تحفظ کی ضانت دی۔23 حکمران اکثر افتدار میں آنے کے فوری بعدیار لیمانوں کے اجلاس بُلاتے تھے، تا کہ وہ اپنے اقتدار کو جواز بخش سکیس اور مشحکم کر سکیس ، وین زینڈن اے آل Van Zanden) (2012) et al) حساب لگاتے ہیں، مثلاً کہ 1307 اور 1508 کے در میان انگستان کی یار لیمان کے اجلاس ، بادشاہ کے عہد کے چند سالوں میں اوسطاً اُس سے کہیں زیادہ ہوئے ، جتنے اُس کے عہد کے آخری دور میں ہوئے۔

یارلیمان کے ذریعے توسیع اقتدار واضح طور پر زہبی جواز بخثی کانعم البدل تھا۔ جہاں ا یک زیاده مهنگایا کم موثر ہوتا، تو دوسر بے کواستعال کرنا زیادہ فائدہ مند ہوتا۔ جب ایک مرتبہ کوئی حکمران تحریک اصلاح کلیسا کوقبول کرلیتا، تو پھروہ اینے اقتدار کوتو سیع دینے کے لیے یارلیمان کی طرف رجوع کرنے کیلئے زیادہ مضبوط جذبہ محرکہ تھا، بہنسبت کیتھولک حکمرانوں کے اور مشرقِ وسطیٰ کے حکمرانوں سے یقیناً زیادہ ، جن کے ہاں مقابلہ کرنے کیلئے یورپی یار لیمان جیسے کوئی ادارے ہی نہ تھے۔ مذہبی جواز بخشی کمزور ہونے کے ساتھو، پروٹسٹنٹ حکمرانوں کواشرا فیہ کواپنی خواہشات کے مطابق عمل کرنے کی ترغیب دینے کیلئے ، اُنہیں زیادہ

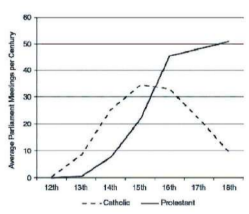
221

حقوق ومراعات دیناپڑتی تھیں۔

ایک دیئے ہوئے مقام اور وقت پر پارلیمان کی اہمیت اس بات سے منسلک ہے کہ اُس کے اجلاس کتنے کثرت سے بُلا نے جاتے ہیں۔ رواج کے مطابق، حکمران کی طرف سے اس کا اجلاس صرف اس وقت، منعقد ہوتا تھا، جب بادشاہ اسے بلاتا تھا، جواسے اپنی مرضی سے برخاست بھی کرسکتا تھا۔ اسی دوران میں، پارلیمان کے ارکان کے پاس بادشاہ کے مقابلے میں اجتماعی طاقت صرف اس وقت ہوتی تھی، جب وہ اجلاس میں ہوں، البذابادشاہ صرف اُس وقت پارلیمان کا اجلاس بلاتے تھے جب وہ اپنی مالی ضروریات پوری نہ کر سکتے تھے۔ لہذا پارلیمان کا اجلاسوں کی تعداد میں اضاف عموماً، دو مختلف، باہمی طور پر ہم آ ہنگ واقعات کا نتیجہ ہوتا تھا: اضافہ شدہ ثابی اخراجات و کا صولات۔ بادشاہ کیلئے ایک مثالی وُنیا وہ ہوتی تھی، جس میں وہ اپنی شاہی اخراجات کو کاصل کے اُس دھارے سے پورا کر سکے، جسے پارلیمان میں سے ہوکر نہ آ تا پڑے، کیونکہ پارلیمان سے نئٹ حاصل کرنے کا مطلب، اس کے بدلے میں پچھ حقوق سے دستبردار ہونا ہوتا تھا۔

تحریکِ اصلاح کلیسا کے بعد پارلیمانوں کا استعال پروٹسٹنٹ علاقوں میں کیتھولک علاقوں کی نسبت زیادہ ہوتا تھا۔ شکل 6.6 اس نکتے کی تقدد این کرتی ہے، یہ کہ اُن اجلاسوں کی اوسط تعداد اُن علاقوں میں کیاتھی جنہوں نے 1600 کے بعد پروٹسٹنزم کوقبول کرلیاتھا، اور اُن علاقوں میں کیاتھی، جنہوں نے اسے قبول نہیں کیاتھا۔ پروٹسٹنٹ خطوں میں شامل ہیں، انگلستان، سکاٹ لینڈ، دانیدرلینڈز، مقدس رومی سلطنت کے مختلف جھے اور سینڈے نیوین ممالک، کیتھولک خطوں میں شامل ہیں، سپین، پُر تگال، آئر لینڈ، اطالوی ریاستیں، فرانس، بلجیم، پولینڈ، بوریا، (25) اور آسٹریا۔ تحریکِ اصلاح کلیسا سے پہلے (بارھویں صدی سے پندرھویں صدی کوریا، (25) اور آسٹریا۔ تحریکِ اصلاح کلیسا سے پہلے (بارھویں صدی سے پندرھویں صدی کا پارلیمانوں کا اجلاس اُن علاقوں میں زیادہ مرتبہ بلایاجاتا تھا جو کیتھولک رہ گئے تھے۔ معاشی طور پرترتی یافتہ سین اور اطالوی علاقوں نے، اس عرصے میں سب سے زیادہ پارلیمانی اجلاس بلائے۔ سولھویں صدی میں تحریکِ اصلاحِ کلیسا کے آغاز کے بعد ہی ہوا کہ پروٹسٹنٹ حکمرانوں نے پارلیمانی اجلاس زیادہ تعداد میں بلاۓ۔ 126گرچہ بیرُ بھان جزوی طور پراس بات کی عکاسی کرتا ہے کہ سولھویں صدی میں حکمران تحریک اصلاح کلیسا سے نمٹنے کے لیے بات کی عکاسی کرتا ہے کہ سولھویں صدی میں حکمران تحریک اصلاح کلیسا سے نمٹنے کے لیے بات کی عکاسی کرتا ہے کہ سولھویں صدی میں حکمران تحریک اصلاح کلیسا سے نمٹنے کے لیے بات کی عکاسی کرتا ہے کہ سولھویں صدی میں حکمران تحریک اصلاح کلیسا سے نمٹنے کے لیے

پارلیمان کے اجلاس بُلاتے تھے۔لیکن بعد کی صدیوں میں بھی کیتھولک اور پروٹسٹنٹ خطوں کے درمیان فرق اور بھی زیادہ تھا۔ انگلتان کی اور ڈچ پارلیمانوں کے علاوہ ......جن پر باب 7 میں تفصیلی بحث کی گئی ہے .....سویڈش رک ڈاگ (Rick Dag) کا پہلا اجلاس 1527 میں منعقد ہوتا تھا جو ہوا تجریکِ اصلاح کلیسا کو قائم کرنے کیلئے اور 1527 کے بعد یہ ہرتین سال بعد منعقد ہوتا تھا جو کہ باقی ماندہ براعظم کے مقابلے میں بہت بلند شرح ہے۔ سُوسِ پارلیمان کے اجلاس بھی پیررھویں اور سوھویں صدیوں میں کثرت سے ہوتے تھے اور اس کی شرح یورپ میں سب سے بلند تھی ۔ رحوی



شكل 6.6: پروٹسٹنٹ اور كيتھولك علاقوں ميں، في صدى اوسط پارليمانی اجلاس **ذرائعہ**: اعدادو شارراز وين زينڈن، بُورنگ اور بوسكر (2010)

شکل 6.6 صرف ایک محرکات شہادت مہیا کرتا ہے۔ تحریک اصلاح کلیسا کے بعد پروٹسٹنٹ پارلیمانوں کے حکمرانی کی توسیع دینے کی طرف ایک واضح تبدیلی آئی۔ یہ چیز کیتھولک ممالک میں واقع نہ ہوئی; اگر کچھ ہوا بھی تو یہ کہ سر ھویں اور اُٹھارویں صدیوں میں پارلیمان کم اہم ہوگئیں۔ یہ چیز فرانس میں سب سے زیادہ واضح تھی، جہاں کیتھولک بودین بادشا ہوں لوئی تیرہ، (عہد 1715-1643) اور لوئی پندرہ (عہد 1715-1744) کے ہاں اُن کی یارلیمانوں کے دائرہ سے باہر محصولات کے ذرائع تھے عہد 1714-1715) کے ہاں اُن کی یارلیمانوں کے دائرہ سے باہر محصولات کے ذرائع تھے

خلاصه

### خلاصه: مختلف اداره جاتی راستول کی توضیح

مشرقِ وسطی اور مغربی یورپ، خاص طور پر پروٹسٹنٹ یورپ اتن مختلف ادارہ جاتی تواریخ میں سے کیوں گزرے؟ جزوی طور پراس کے جواب کا تعلق یورپ میں چھاپہ خانہ کے وجود سے ہے۔لیکن اس سے کہیں زیادہ اہم یہ بات تھی کہ طباعت کے پھیلاؤ۔ یا عدم پھیلاؤ۔ طرح سیاسی اور مذہبی حکام کے درمیان تعلقات کو تقویت بخشی یا اُن کوختم کیا۔

مغربی پورپ میں چھایہ خانہ کے پھیلاؤے پہلے، ہس کی اورلولارڈ تح ریات اُٹھیں لیکن زیادہ دورتک نہ پھیلیں۔ یہ چھایہ خانہ کے وسیع پیانے پر پھیلاؤ کے بعد ہی تھا، کہ لوتھر کی طرف ہے شروع کی گئی مہم کامیاب ہوسکی ۔ سلطنتِ عثانیہ میں چھاپی خانہ کی عدم موجودگی کا مطلب تھا کہ اگرچہ ایسے اقتدار مخالف اختیارات وجود تو رکھتے تھے۔لیکن اُن کے پھیلنے کا امکان نہیں تھا۔ (28) اس کا مطلب ہے کہ عثانی ادار بے خود کو تقویت دینے والے تھے۔ ( دیکھیئے شکل 6.7)۔ ندہی حکام کی طرف سے عطا کیا جانے والے نسبتاً کم مہنگے جواز اقتدار کے بلند درجے نے عربی رسم الخط میں طباعت کے پھیلاؤ کی حوصلہ شکنی کی اور اس سے یہ نتیجہ نکاتا ہے کہ چھاپی خانہ کی عدم موجودگی ہی وہ چیزتھی،جس نے نہ ہی جواز بخشی اقتد ار کے متبادلات کونہیں اُ بھرنے دیا اور صورتِ حال ساده طوریرینهیں تھی کہ عثانی مذہبی حاکمیت کےخلاف کوئی مزاحت نہیں تھی .....صوفیا نہ اور درولیش عثمانید مخالف نظام سلطنت عثمانید کے عروج کے وقت بھی کثرت سے موجود تھے۔ خاص طور پرصوبوں کے قبائل میں عثانیوں نے ان تحاریک میں سے مشہور ترین تحریک کو کچل دیا، قزلباش تحریک کو، سولھویں صدی کے وسط میں .....اتفاق سے،ٹھیک تحریک اصلاح کلیسا کے وقت کے لگ بھگ (29) جیسا کہ تحریک اصلاح کلیسا سے قبل کے پورپ کے حکمرانوں کے ساتھ معاملہ تھا۔عثمان بھی کسی مذہبی بغاوت کو بھیلنے سے،اس کے کنٹرول سے باہر ہونے سے یہلے ہی اس کوخم کر سکتے تھے۔اگر چہ بہ جاننا مشکل ہے کہ آیا بیصوفیانہ تحریکیں زیادہ کامیاب

جیسا کہ تاج (کسانوں پرلگایا جائے والاز مین ٹیکس) اور بصورت دیگر انتہائی جائز تھے۔اس کے نتیجے میں وہ اسٹیشن جزل (فرانس کی ریاستوں کی جزل اسمبلی) کا اجلاس بلانے سے 175 سال (1614-1789) تک اجتناب کرنے کے قابل ہوگئے۔

لیکن کیااس ادارہ جاتی تبدیلی کے کوئی معاثی نتائج تھے؟ اگر نہیں تو پھر پروٹسٹنٹ ممالک میں پارلیمانوں کا ظہور، ایک دلچسپ تاریخی حاشیے سے زیادہ پھر نہیں ہے۔ اس کتاب کا باقی ماندہ حصہ یہ ظاہر کرتا ہے کہ پارلیمانوں کی طرف اس تبدیلی کا اُن پالیسیوں پر بنیادی اثر تھا، جو پروٹسٹنٹ حکمرانوں نے اپنائیس یہ پالیسیاں معاشی ترقی سے اُن پالیسیوں کی نبست زیادہ ہم آئیس تھیں، جواس سے پہلے بنائی گئیں یا جو کیتھولک یا مسلمان خطوں میں بنائی گئیں۔

توسیج اقتدار کے اُن انظامات کا جوسلطنتِ عثانیہ میں جاری رہے اُن انظامات سے تقابل جو پروٹسٹنٹ مما لک میں اپنائے گئے، مذہبی جواز بخشی اقتدار سے پروٹسٹنٹ تبدیلی کے اثر کومزید برطادیتا ہے۔ اسی تقابل میں ہی اس کتاب کے وسیع تر دلائل تشکیل پانا شروع کرتے ہیں۔ مغربی بورپ میں تحریب اصلاح کلیسا بڑی حد تک چھاپہ خانہ کے پھیلاؤ کی وجہ سے ممکن ہوئی جس کی غیر موجودگی نے سلطنتِ عثانیہ میں اس قسم کے کسی واقعے کے امکان کو کم کردیا۔ مغربی یورپ میں خیرموجودگی نے سلطنتِ عثانیہ میں اس قسم کے کسی واقعے کے امکان کو کم کردیا۔ مغربی یورپ میں اوقتی کے امکان کو کم کردیا۔ مغربی یورپ میں مذہبی جواز بخشی اقتدار کی تھوڑی بہت کم ورمؤثرین کا نتیج تھی۔ یہ کمکن ہے کہ اُن اختلافات کا مزید بیچھے کی طرف کھوج لگاتے ہوئے اسلام اور عیسائیت کی تشکیل تک پہنچایا جائے۔ دوسر لفظوں میں، ابتدائی اسلام اور عیسائیت میں جواز بخشی اقتدار کے انظامات کے حتی معاشی نتائے پرطویل مدتی ''دراستے پر مخصر'' اثرات تھے۔ دلیل کی ہرکڑی علیحہ و سے ایک مفہوم رکھتی ہے، لیکن بہلی کڑی اور آخری کڑی میں تعلق بہت کم واضح ہے۔

#### سلطنت عثانيه مين (انجام كار) طباعت كا أبھار

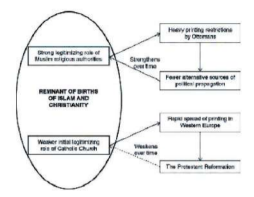
ہارے 2012 کے مضامین میں (30)مٹن کوسگل (Metin Cosael) تھامس میلی (Thomas Miceli) اور میں نے ایک آخری معمے پر بحث کی: اگر عثمانی سلطان کیلئے جواز بخشی اس قدرا ہم تھی تو، عثانیوں نے آخر کارع بی رسم الخط میں طباعت پریابندی کو کیوں نرم کیا؟ یقیناً، عثانیوں کوعر بی رسم الخط میں حیصایہ خانہ کی اجازت دینے میں 242 سال گگے، کین صرف وقت ہی توضیح نہیں ہے۔اگر پہلی مرتبہ سلطان کو یا بندی وضع کرنے پر ، مذہبی جواز بخشی اقتدار کے کھوجانے کے خوف نے آمادہ کیا ہوتا، تو پھر چھایہ خانے کی ابتدائی یابندی اور آخر کار قبولیت کے درمیان کے عرصے میں کوئی نہ کوئی چیز ضرور تبدیل ہوئی ہوگی .....مطبوعہ مواد کی طلب میں زیادتی ہوئی ہوگی۔ اُس طریقے میں تبدیلی ہوئی ہوگی۔جس میں عثانی اپنی حکمرانی کوتوسیع دیتے تھے۔ یا دونوں چیزیں اکٹھی ہوئی ہوں گی۔

یمکن ہے کہ پندر ہویں اور اٹھارویں صدیوں کے دوران مطبوعہ مواد کی طلب بڑھ گئی ہو۔ تا ہم ،اٹھارویں صدی کے آغاز میں سلطنت عثانیہ میں خواندگی کی شرح 2 سے تین فیصدی تھی اور حقیقی معاوضہ جات اٹھارویں صدی کے نصف آخر میں ، پندر هویں صدی کے نصف آخر کے معاوضہ جات کی نسبت کم تر تھے۔ (31) تا ہم ہیہ بات ناممکن ہے کہ اٹھارویں صدی میں طلب کے حالات اس قدرمختلف تھے کہ وہ ، بادشاہ کی طرف سے عائد کردہ بابندیوں کی موجودگی میں طباعت کی صنعت کی تشکیل کوتحر ّک دیتے۔ وہ دائرۃ الخیرجس نے مغرب پورپ میں خواندگی کو آ گے بڑھایا.....طباعت نے کتابوں کی قیمت کم کی ۔جس نے کتابوں تک رسائی بڑھائی۔جس نے خواندگی کو بڑھایا۔جس نے کتابوں کی طلب کو بڑھایا،جس نے اس کے ردّعمل کوتیز کیااورعلیٰ ہذالقیاس .....اُنیسویںصدی سے پہلے سلطنت عثمانیہ میں بھی واقع نہ ہوا۔

کہنے کا مطلب پنہیں ہے کہاُ نیسویں صدی میں مطبوعہ مواد کیلئے کوئی طلب نتھی بلکہ صرف

۔ ہوتیں،اگران کی رسائی جھابہ خانہ تک ہوتی،لین پور بی تج بہاس کےامکان کی طرف اشارہ کرتا ہے بہرحال، جان ہیں، جان وکلف، اور ژاں گرس، اور دوسرے تح یک سے پہلے کے اصلاح کاروں کے ہاں چھاپہ خانہ کی کمی تھی .....اوراُ نہیں ایسے ہی انجام کا سامنا کرنا پڑا۔

225



شکل 6.7: خودکوتقویت بخشنے والے ادارے اورایک' اسلامی تحریکِ اصلاحِ کلیسا'' کی عدم

یہ ہے کہ یہ ماضی کی صدیوں کی طلب کی نسبت کوئی بہت زیادہ نہیں تھی۔ در حقیقت، اٹھارویں صدی میں طباعت کی صنعت نے اتنی اچھی کارکردگی دکھائی۔ جو اس بات کو ظاہر کرتی ہے کہ سلطان کی طرف سے پابندیوں کی عدم موجودگی میں، سلطنتِ عثانیہ میں بڑے پیانے پر طباعت کی مارکیٹ کا قیام ممکن تھا۔ عثانیہ میں اسلامی موضوعات پر طباعت پر سے پابندی اُٹھالی، اور طباعت کاروں نے ننگی چھاپہ خانہ کو، جرمنی میں اس کی ایجاد کے فوری بعد اپنالیا۔ 1831 میں، پبلشر تکویم ہائی امیر (Takvimhane-i-Amire) نے سلطنت عثانیہ کا پہلا اپنالیا۔ 1831 میں، پبلشر تکویم ہائی میں چھ نئے چھاپہ خانے نمودار ہوئے، جنہوں نے سرکاری اخبار طبع کیا۔ آنے والی دہائی میں چھ نئے چھاپہ خانے نمودار ہوئے، جنہوں نے جنہوں نے کا بیں شائع کیں۔ پبلشروں نے 1840 کی دہائی میں تیرہ نئے چھاپہ خانوں کا آغاز کیا، جنہوں نے کل 1840 کی بیاست نے فعال طور پر اسکول کی کتب، سرکاری اخبار، اور انتظامی مطبوعات کی حمایت کی۔

227

ایسے چھاپہ خانوں کا پھیلاؤ، جوعربی رسم النظ میں طباعت کی صلاحیت رکھتے تھے، دومتوازی پیشرفتوں کے ساتھ مر بوط تھا۔ ان میں سے پہلی، سترھویں صدی میں مذہبی حاکمیت کی اندرونی تنظیم میں تبدیلی تھی۔ پوری صدی کے عرصے یں، روز افزوں بیصورت حال بنتی گئی کہ، مذہبی عالم کے استحاق اور تجربے کی بجائے، اُس کے تعلقات اور دولت بیقین کرنے لگے کہ آیاوہ مذہبی سلسلۂ مراتب کے اندر ترقی حاصل کرے گا۔ اس چیز نے نمایاں خاندانوں کیلئے بی تجائش پیدا کردی کہ گئی کئی نسلوں تک اعلیٰ ترین مراتب پرحاوی رہتے۔ اوارہ جاتی رعایت ہی اصول بن گیا تھا: سترھویں صدی میں بیالیس مفتیان اعظم میں سے بارہ، صرف پانچ خاندانوں سے تعلق رکھتے تھے۔ اٹھارویں صدی میں بیائیس مفتیان اعظم میں سے نصف کا تعلق گیارہ خاندانوں سے تعلق تھیات ہونے والے اٹھاون مفتیانِ اعظم میں سے نصف کا تعلق گیارہ خاندانوں سے تھا۔ (33) یہ چیزمفتی سلسلۂ مراتب اور نچلے در جے کے درمیان تر غیبات کے ایک ٹیڑھ پر ہن تج ہوئی۔ موخرالذکر، جو کہ مذہبی حاکمیت اور لوگوں کے درمیان ایک بنیادی واسطہ تھے۔ کیلئے حکمران کی کھلے بندوں جمایت کرنے کیلئے کوئی ترغیب نہیں، کیونکہ ایسا کرنے سے اُن کا مراتب میں باند ہونے کا کوئی امکان نہ تھا۔ لہذا اس سلسلہ مرات کے کم درجے والے ارکان میں بڑھتی ہوئی

ناراضگی نے مذہبی اشرافیہ کی سلطان کواقتد ارکی جواز بخشی کی صلاحیت کو مجموعی طور پرنقصان پہنچایا۔
اس چیز نے سلطان کے فیصلہ کرنے کے حساب کتاب کواس بارے میں کہ وہ اپنی حکمرانی کی توسیع
بہترین طریقے سے کس طرح کرے، تبدیل کر دیا۔ مذہبی جواز بخشی اقتدار کے موثرین کے کمزور
ہونے کے ساتھ، توسیع اقتدار کے دوسرے کارندے، توسیع اقتدار کے نسبتاً زیادہ پُر کشش ذرائع

نہ ہی جا کمیت کی کمزوری نے متبادل کارندوں کے،حکمرانی میں اپنے کر دار کو بڑھانے کی گنجائش پیدا کردی \_ سولھویں صدی ہے قبل ..... جو کہ سلطنتِ عثانیہ کے پھیلاؤ کا ایک دور تھا..... سب سے واضح متبادل عسکری اشرافیہ تھی۔ سلطان ٹیمار سٹم کے تحت، نومفتوح اراضی میں ساہوں کوئیس جمع کرنے کے علاقے دے کرفوج کو کنرول کرسکتا تھا۔ ٹیمارسٹم ایک ایساسٹم تھا،جس میں فوجی اشرافیہ ٹیکس جمع کرنے اور سلطان کی حمایت کرنے کے عوض دولت اور طاقت حاصل کرتی تھی لیکن جب ایک مرتبہ سلطنتِ عثانیہ نے سولھویں صدی کے اواخر میں ٹھیکے دینا شروع کئے تو فوجی اشرافیہ اب کوئی اچھا متبادل نہ رہا، کیونکہ اب اُن کی وفاداری حاصل کرنا روز بروز مہنگا ہوتا جار ہاتھا۔ اس کی بجائے، مذہبی حاکمیت کی جگہ لینے کیلئے بہترین پوزیشن میں جوگروپ تھا، وہ مشاہیر (اعیان) کا تھا.....وہ مقامی اشرافیہ، جونمایاں قبائلی زعما تھے، جوز مین اور وسائل کے مالک تھے،کسی معروف خاندان سے تعلق رکھتے تھے، یا ساجی معاثی اور سیاسی طاقت کے دوسرے وسائل رکھتے تھے۔اکٹر اوقات وہ ہی چری (ٹرکی۔ جمعنی نئی فوج) (فوجی اشرافیہ) کے چیثم و چراغ ہوتے تھے جوصوبوں میں تعینات ہوتے تھے، اور اُن کا مرتبہ اور دولت اُن کی وراثت کی وجہ سے ہوتا تھا، اور ساتھ ساتھ اُن کی نظم و ضبط قائم کرنے کی صلاحیت سے ( 34)سترهویں صدی ہے قبل عثانی، ٹیمار سٹم کے ذریعے صوبائی فوج کو کنٹرول کر کے، مشاہیر کی طاقت کومحدود کر سکتے تھے۔ جب مشاہیر کو کنٹرول کرنے کا بیانتخاب قابلِ عمل نہ رہا، تو عثانیوں نے اس کی بجائے ان مشاہیر سے براہِ راست سودابازی شروع کردی، کدوہ ریاست کے مقامی آبادی کے ساتھ تعلق کوئٹرول کریں، ٹیکس اکٹھا کریں، فوجی دستوں کومتحرک کریں، مقامی مفادات کی نمائندگی کریں ،عوامی نظم وضبط قائم کریں ،اور دیوانی تنازعات کوحل کریں (35) باب 8اعیان کے ذریعے توسیع اقتدار کی طرف اس تبدیلی کے معاشی نتائج پرمزید بحث کرتا ہے۔

سلطان کے چھاپہ خانہ کی اجازت دینے کے فیصلے کے حوالے سے، مذہبی حاکمیت کی قیمت پراعیان کے عروج کا مطلب بیتھا کہ عربی رسم الخط میں طباعت کی اجازت دینے کے اخراجات اور منافع جات میں ایک بنیادی تبدیلی آئی تھی۔ (36) اگر چہ اعیان لازمی طور پر چھاپہ خانے کے فیض پایوں میں سے نہیں تھے، کیکن بہر حال اس نے آئیس کوئی نقصان بھی نہیں پہنچایا۔ اعیان کی سلطان کے اقتدار کو توسیع دینے کی صلاحیت کی سلطان کے اقتدار کو توسیع دینے کی صلاحیت عوام کو بہود اور نمائندگی مہیا کرنے کی صلاحیت پر مخصر تھی، نہ کہ ملم کی ترسیل پر اُن کی اجاری داری پر، البند انم ہی حاکمیت کی توسیع اقتدار سے اعیان کی توسیع اقتدار کی طرف تبدیلی کا مطلب تھا کہ بڑے پیانے پر طباعت سلطان کیلئے خطرہ نہیں رہی تھی۔ دوسر نے لفظوں میں ، اگر چہ چھاپہ خانے کی اجازت دینے کے فوائد پندھرویں اور اٹھارویں صدیوں کے درمیان زیادہ تبدیل نہ ہوئے، لیکن پابندیوں کو ہٹانے کے نقصانات سے بڑھ گئے ناوس کی اجازت دیئے میں کہ بوگئے سلطان کے اقدامات سے نشاندہی کرتے ہیں کہ بحربی رسم الخط میں چھپائی کرنے والے چھاپہ خانوں کی اجازت دیئے گوائد، اُس کے نقصانات سے بڑھ گئے، اور عثانیوں نے نتیجہ چھاپہ خانے پر پابندیاں گھالیں۔

229

سے تاریخ، عثانی ادارہ جاتی خلاف حقائق تاریخ پر ایک مخضر سے تجزیے پیدا کرتی ہے۔
سرھویں اور اٹھارویں صدیوں میں عثانی مذہبی اشرافیہ اور با قیماندہ مذہبی انظام کے درمیان
اختلافات، تحریکِ اصلاح کلیسا کے وقت کلیسا کے اندر تفرقے سے مشاہت رکھتے ہیں۔ اس
بات کیلئے دلائل کی ضرورت ہے کہ آیا چھاپہ خانے عثانی مذہبی سلسلہ مراتب کے اوپر کے درجات
کے خلاف تحاریک کی سہولت کاری کر سکتے تھے۔ اگرچہ ہم حقائق کے خلاف صورتِ حال کو بھی
نہیں جان سکتے۔ کہ اگر عثانیوں نے بھی چھاپہ خانہ پر پابندی نہ لگائی ہوتی تو کیا واقع ہوتا ۔۔۔۔۔
تاہم پھر بھی یہ تجزیہ چشم گشا ہے کہ اُنیسویں صدی کے وسط میں عثانیہ چھاپہ خانے کی صنعت کی
انظامیہ کے ساتھ کیا واقع ہوا۔ کیا یہ ممکن ہے کہ یہ عین ایک ایسی چیزتھی، جس کی مذہبی حکام کے
خلاف بڑھتی ہوئی مخالفت کو اُکسانے کیلئے ضرورت تھی، ایک ایسے انداز سے جو پروئسٹنٹ تحریکِ

در حقیقت، اُنیسویں صدی میں اسلامی دُنیا میں چھاپیرخانے کے پھیلاؤ کے جلد ہی بعد،

جد ت پندمفکرین نے ''اسلام کی اصلاح'' کیلئے پہلی حقیقی پُکارپیش کی۔ ''اسلام کی اصلاحات''
نے مذہب کے بنیادی اصولوں کو اپنا ہدف نہ بنایا، بلکہ اس کی بجائے مذہبی پیشوائیت کے مذہب
پر کنٹرول کی اصلاح کو اپنا ہدف بنایا۔ بہت سی صورتوں میں، اصلاح کی تحریکیں تحریک اصلاح
کلیسا سے مشابہت رکھتی تھیں۔ در حقیقت سلطنت عثانیہ ایران، مصر، روس اور اُس سے آگے سے
سُلی اور شیعہ مسلمان مفکرین نے واضح طور پر لوتھر کی طرف بطورا کیک آزاد کنندہ طاقت کے رجوع
کیا۔ مثال کے طور پر، ایک معروف ہندوستانی مصلح ادر شاعر محمدا قبال (1878-1877) نے اس
طرف اشارہ کیا کہ '' آج ہم ایک ایسے دور سے گزرر ہے ہیں جو یورپ میں پروٹسٹنٹ تحریک طرف اشارہ کیا کہ '' آج ہم ایک ایسے دور سے گزر رہے ہیں جو یورپ میں پروٹسٹنٹ تحریک اصلاح کلیسا سے مشابہہ ہے، اور وہ سبق جولوتھر کی تحریک کے اُبھارا اور اُس کا نتیجہ ہمیں سکھا تا

ایک''اسلامی تح یک اصلاح مذہب'' اُنیسویں صدی کے اواخر میں کیوں واقع ہوئی، بجائے چندصدیاں پہلے کے؟ آنے والے مصلحین کی بہت می شکایات کا اطلاق عثانی مذہبی اشرافیہ یر ہوتا تھا جو کم از کم دوصد بول سے جاری تھیں ،ان واقعات کے وقت کی کوئی ایک سادہ توجیهنہیں ہے، اور مختلف، باہمی طور پرہم آبنگ اسباب ایسے تھے کہ اواخر أنیسویں صدی نے ''اسلام کی تحریک اصلاح ندہب'' کی طرف بڑے پمانے برایک دھکے کا مشاہدہ کیا۔ایک چیز یہ ہے کہ اُنیسیویں اور ابتدائی بیسویں صدیوں میں سیکولر تعلیم کے پھیلاؤنے ، مذہبی اشرافیہ سے باہر،افراد کی ایک بڑی بنیاد مہیا گی،جن کے پاس وہ انسانی سرمایہ موجود تھا جوسیاسی افتذار کی جائزیت کو چیلنج کرسکتا تھا۔ پوری سلطنتِ عثانیہ کے بہت سے حصے میں سلیم سوم (عہد 1807-1807) کے تحت تعلیمی اصلاحات شروع ہوئیں اور پوری اُنیسویں صدی کے دوران جاری رہیں۔(38) اس دور سے پہلے تعلیم کلی طور برصرف مذہبی اور سیاسی اشرافیہ کومہیاتھی۔ آبادی کے ایک بڑے جھے میں تعلیم کے پھیلاؤ نے تعلیم پر ندہبی حکام کی اجارہ داری کوتوڑ دیا، خاص طور پر انتنبول اور قاہرہ جیسے بڑے شہروں میں۔ پہلے عثانی عسکری اور نوکر شاہی کے اسکول اُنیسویں صدی کے آغاز میں کھل گئے ،اور سیکنڈری اسکول اور غیرمکی زبانوں کے اسکول اس کے چند دہائیوں بعد شروع ہوئے۔ (39) فیلسیٹاس آیوں (Felicitas Opw) (2004 صفحہ 30) کے الفاظ میں'' ایک ایسے فکری ماحول [کوجنم دیا] جس نے روایتی ندہبی

قانون اوران کے پیش کنندگان کو بڑی حد تک ترقی کے راستے میں رُ کا وٹول سے جدیدیت کے مخالف تصور کیا، فردافروزی کے خیالات، دلیل، اورعقلی سائنسوں کو بہت اونچا مقام دیا گیا، جبکہ روایتی سند کے ساتھ لگاؤ کو جودلیل کی آ زمائش کا مقابلہ نہ کر سکے، ایک متروک چیز کے طور یرمستر د کردیا گیا۔ بیصورت حال تحریب اصلاح کلیسا کے وقت مغربی پورپ کی صورت حال سے بہت زیادہ مختلف نہ تھی، جہاں زیادہ تر علما یونیورسٹیوں کے فارغ انتحصیل تھے،اورانسان دوسی کے خیالات ایک نے فکری ماحول میں نفوذ کئے ہوئے تھے۔

231

ایک دوسری توجیهه به ہے کہ اسلامی دُنیا اُنیسویں صدی کے اختتام تک معاشی طوریر واضح طور پر پیچیے رہ گئی تھی۔سلطنتِ عثانیہ کے اندر،غیر ملکیوں اور غیرمسلموں نے متعدد مارکیٹوں پر اجارہ داری قائم کر لی تھی ، اور اُن تجارتی شرائط نے ، جوسلطنتِ عثمانیہ کی طرف سے غیر ملکی تا جروں کو دیں مسلم تجارت کو مزید نقصان پہنچایا۔ ( 40)اس کی وجہ سے، اسلامی دُنیا کانسبتاً زوال، اصلاح کی یکاروں میں ایک عام موضوع تھا۔ مثال کے طور پرمشہور ایرانی مصلح سید جمال الدین افغانی (1897-1839) نے لوتھر کی اصلاح کی طرزیر اصلاح کی دعوت دی، تاکه اسلامی معاشرے' دکسی نہ کسی دن اینے رشتوں کو توڑنے اور مغربی معاشرے کی طرز پر پُرعز م طریقے سے تہذیب کے راستے پر قدم اُٹھانے میں کامیاب ہوسکیں''(41) دوسرے مصلحین نے اسلامی وُنیا کے مقابلةً زوال کواواکل اسلام کی بنیادوں کی طرف واپسی کی وجہ کے طور پر دیکھا، اُسی طریقے پر جواکیسویں صدی کے طالبان کی طرح کے بعض گرویوں کی طرف ہے دی جانے والی مانگوں سے زیادہ مختلف نہیں تھا۔ (42)

سب سے زیادہ اہم بات بیہ ہے کہ مطبوعہ مواد کے پھیلاؤ نے اُنیسویں صدی کی اسلامی اصلاح کی تحریکوں میں مدد دی۔ 1860 کی دہائی تک اسلامی دُنیا میں طبع ہونے والی زیادہ تر کتب سیکولرختیں،اوروہ جومذہبی خصیں، زیادہ تر کلا سیکی متون کے نقش ثانی تھے۔اس کا مطلب بیہ تھا کہ مذہبی معلومات اور خیالات کے بہاؤیر مذہبی حاکمیت کی ہی اجارہ داری رہی ، جن کیلئے اس اجارہ داری کوقائم رکھنے کے لیے ایک جذبہ محرکہ تھا، تا کہ وہ اپنے اثر کے بنیادی ذریعے پر گرفت قائم رکھ سکیں۔ بیصورت حال اُنیسویں صدی کے وسط میں تبدیل ہوگئ ۔عثانی حکومت نے 1865 میں پہلامستقل چھایہ خانہ قائم کیا، اور مصرمیں اخباری مارکیٹ نے اساعیل کے عہد میں

بہت تیزتر قی کی (عہد 1879-1863)۔ (43) اس کا مذہبی علما کے ہاتھ سے مذہبی خیال کو نکال کراینے ہاتھ میں لے لینے کا اہم اثر تھا،اسلامی دُنیا کی تاریخ میں پہلی مرتبہ، مذہبی اشرافیہ فکری اور ذہبی خیال کی کلیئے پیدا کار،تشریح کاراورترسیل کارنہیں تھی۔ چھایہ خانے نے قانونی، سیاسی، اور مذہبی علم کو ہر بڑھے لکھے تحض کی طرف سے تشریح کیلئے کھول دیا۔اس نکتے کوفرانسس روبنسن (Francis Robinson) (245 صفحہ 245) کی طرف سے واضح کیا گیا ہے:۔

'[چھا پیخانے نے][نم بہی علما] کی حاکمیت کی جڑوں کو شدید نقصان پہنچایا .....اب وہ، کتاب پڑھے جانے کے وقت متن میں مصنف کی عدم موجودگی میں اُس کی جگہ لینے کیلئے ، لازمی طور برموجودنہیں ہوتے تھے....علم کی ترسیل براُن کی اجارہ داری کوتوڑ دیا گیاتھا....اب کتب ہے کسی بھی احمد مجمود یا محمد کی طرف سے استفادہ کیا جاسکتا تھا، جواس سے اپنی مرضی کے مطابق

ان تین پہلوؤں .....تعلیم کے پھیلاؤ، اسلامی دُنیا کے مقابلةً معاشی جمود، اور چھاپہ خانہ کے پھیلاؤ .... نے ایک ایسام حول قائم کرنے میں مدودی، جس میں اسلامی اصلاح کیلئے پکاریں عام ہو گئیں (44)اس بات کا امکان نہیں ہے کہ ایسی پُکاروں کا کسی سابقہ دور میں کوئی اثر ہوتا۔ خواہ مسلمان ایسی اصلاح کے خواہشمند ہی کیوں نہ ہوتے۔ اُن لوگوں کے کام جنہوں نے اس ہے قبل کے ادوار میں اصلاح کی پُکار دیں، پہلی نگاہ میں اس کی شہادت ہیں۔مثال کے طوریر، مشہوراسلامی عالم تقی الدین احمد ابن تیمیہ (1328-1263) نے اصلاح کیلئے وسیع پیانے برآواز اُٹھائی، اگرچہ، ستم ظریفانہ طوریر، آج کل کے قدامت پینداسلام کے علمبردارا سے ایک قائد خیال کرتے ہیں کیکن بنیادی دھارے کی فکر پراُس کی پکاروں کا اثر محدود تھا، کیونکہ اُس کے دور میں خیالات کی ترسیل روایتی طریقوں پر منحصرتھی ،خاص طور پر مدرسہ کے نظام پر (45)

اگرچہ اسلامی اصلاح کی بکاروں اور پروٹسٹنٹ تح یک اصلاح کلیسا میں کچھ پسِ منظراور ادارہ جاتی تفاصیل یکسال تھیں، کیکن یہ دعویٰ کرنا کہ اول الذکر نے وہی راستہ اختیار کیا جوآخر الذكرنے اختيار كيا ايك غلطى ہوگى۔ يروشخوں كى بہت من شكايات بوپ اور مركزي كليسا كے خلاف تھیں، جو پر ڈسٹنوں کوایک ٹھوں مدف مہیا کرتی تھیں کہ وہ کس کے خلاف ناراضگی کی آواز اُٹھا ئیں۔اسلامی وُنیامیں بیصورتِ حال نہیں تھی ،اوراس وجہ سے اسلامی اصلاح کی پکاروں میں کر کے اپنی نئی منزل تلاش کرلی۔'' اُنہوں نے آگے چل کرمسلمانوں کو'' ایک اسلامی پروٹسٹروم کو [قبول کرنے پراُ بھارا] جوقر ونِ وسطی کی عیسائیت میں واقع ہو، جواُن تمام زوال پذیر عوامل کو تباہ کردے، جنہوں نے اسلام کے نام پرسوچ کے عمل اور معاشرے کے مقدر کوروک دیا اور اُسے حماقت آمیز بنادیا، اور جو نئے خیالات اور نئی تح یکوں کو جنم دے۔'(47) یوشیده پیغامات کسی ایک ادارے کوم کز توجهٔ ہیں بناتے تھے۔لہذا ''اسلامی اصلاح'' کی تحریک اور پروٹسٹنٹ تحریکِ اصلاح کلیسا کے درمیان مشابہت کو بہت دور تک کھینچناعقلمندی نہیں ہوگی ،لیکن بہر حال پھر بھی یہ چیز روشنی بخش ہوگی کہ دونوں کے درمیان موازنہ کیا جائے۔ دونوں تحاریک نے روایت تحکم (کے خلاف بغاوت کی پُکاردی) اور ایسے اداروں کے خلاف بغاوت کی یکاردی، جواینے بنیادی مقصد اور پیغام سے دُور ہے ہوئے تھے۔تح یک اصلاح کلیسا کی صورت میں، معافی ناموں کی فروخت اور کلیسائی حقوق واختیارات کی خریدوفروخت جیسے معمولات صرف برفانی تو دے کے وہ سرے تھے، جواس چیز کونمایاں کرتے تھے کہ دورِ وسطیٰ کے آخری دور کا کلیسا ا بنی اصل ہے کتنا ہٹا ہوا تھا۔اسلامی اصلاح کاروں کی مختلف قتم کی شکایات تھیں،اگر چہاُنہوں نے بھی اسی طرح سے روایت تحکمات کومستر د کر دیا تھا۔ایک اہم مثال آزاد انداستدلال (اجتہاد ) کی اُن کی خواہش تھی کہاُسے وسیع پانے پر برتا جائے اگر چہ یقیناً حال ہی میں اجتہاد کے استعمال کی مثالیں موجود تھیں اور''اجتہاد کا دروازہ''،نظریاتی یاعملی طور پر بندنہیں ہوا تھا، ( دیکھئے باب 3 ) کیکن اصلاح کار پہ یقین رکھتے تھے کہ اجتہاد کی ضد ...... پُرانی آرا کی پیروی، اُن بنیادوں کے علم کے بغیر جن سے بیا خذ کی گئ تھیں (تقلید) ..... بحث مباحثے پر غالب عبدہ ، جمال الدین افغانی ، راشدرضا، سیداحد خان، اور محمدا قبال جیسے اصلاح کاروں نے اسلامی وُنیا کے جمود کیلئے تقلیدیر الزام دیا،اور بیدعویٰ کیا کہ اجتہاد کا وسیع تراستعال،اسلامی قانون کواُن کے جدید دور کے مسائل کیلئے زیادہ قابل قبول بنادےگا۔(46)

233

دونوں تحریکوں کی عملی نیت مذہب کو جدید بنانے کی تھی، اگر چہ پروٹسٹٹوں کی طرف سے پیش کئے جانے والے الہیانی دلائل' نبنیادی کلیسا'' کی طرف والیسی کی طرف اشارہ کرتے تھے، لیکن عملی طور پر تحریک اصلاح کلیسا کے وابستگان تاجر، شنرادے اور وہ طبقه اُمراتھا، جواسے قدامت پرستانہ اور کلیسا کے معاشی طور پر نقصان دہ اداروں سے معاشر کے ونجات دلانے کا ایک موقع خیال کرتے تھے۔ اسی طرح، اسلامی اصلاح کار، جیسا کہ علی شریعتی (1977-1933) بیہ استدلال کرتے تھے کہ اسلام'' قرونِ وسطی کے خاتے پر زندگی گزار رہا ہے''اور یہ پروٹسٹنٹ کے مماثل راستہ اختیار کرے گا، جنہوں نے'' اپنے قدیم ندہب کو تلف کر کے، اور روایت کی تھورلسزم کو ایک احتجاج میں، وُنیاداری کا ذہن رکھنے والے، سیاسی اور مادیت پند پروٹسٹٹٹوم میں تبدیل

پیچھےرہ گئیں۔

#### كما ہوسكتا تھا؟

235

جب آب تاریخ برغور کرر ہے ہوں تو ہی یو چھنا بڑا آسان ہے کہ'' کیا ہوسکتا تھا۔'' کیا واقع ہوسکتا تھا اگر عثانیوں کی رعایا میں مطبوعہ موادکو، اُس سے صدیوں پہلے پھیلانے کی صلاحیت ہوتی، جب أنهول نے پھیلایا؟ یہ یقیناً ممکن ہے کہ مقامی مشاہیر یا دوسرے اچھی طرح سے مربوط معاشی ا نثرافیہ نے ایسی تح یکوں کی حوصلہ افزائی کی ہوتی ، جو مذہبی اشرافیہ کی جواز بخشی کی طاقت کو کم کرتیں ، اگراپیا ہوتا تو دُنیا آج بہت مختلف جگہ ہوسکتی تھی ،اور پیمکن ہے کہ ایک عثمانی معاثی نشاۃ ثانیہ واقع ہوتی، بالکل اُسی طرزیر جس طرح ابتدائی جدیدا نگلتان یا جمہور پیڈچ میں بیوا قع ہوئی۔ واقعات کا ایباسلسلہ بھی واقع نہ ہوا۔ کیا اس کا پیمطلب ہے کہ اسلامی دُنیا کا اسلام کے آغاز ہے ہی ایک طویل مدتی معاشی جمود مقدر تھا؟ اس کا جواب ایک غیرمشروط نہ ہے۔ بیٹھیک ہے کہ اُس راستے کا جو کچھ یور پی مما لک نے اختیار کیا اسلامی دُنیا میں اُ بھرنے کا امکان کم تھا،اگر بیعثانیوں پاکسی بھی دوسری مسلم ریاست کیلئے ہرگز ناممکن نہیں تھا کہ وہ اسی راستے کو اختیار کرتے۔علاوہ ازیں، یہ بھی سچے ہے کہ وہ راستہ جومغر بی پورپ نے معاثی ترقی کیلئے اختیار کیا وہ کسی طرح بھی واحدراستہ نہیں ہے۔ تاہم ،اس کا پیمطلب بھی نہیں ہے کہ اُس راستے کونظرا نداز كرنا ب فائده ہے، جوكامياب مغربي يوريي معيشتوں نے اختيار كيا، آنے والے دوابواب اس کام کا بیڑا اُٹھاتے ہیں، یہ دکھاتے ہوئے کہ کس طرح دویروٹسٹنٹ اقوام .....انگلستان اور ڈچ

جمهور بیسنے معاشی کامیانی کاراستہ طے کیا، جبکہ ایک کیتھولک قوم (سپین) اورسلطنت عثمانیہ

کامیا بی: انگلستان اور جمهورییرژچ

#### کامیانی: انگلشان اور جمهور بیرڈ چ

سولھویں صدی کے پہلے نصف میں، مغربی بورپ اُڑان بھرنے کیلئے تیار محسوس ہوتا تھا۔ حال ہی میں نئی دریافت شدہ دُنیا، نا قابلِ بیان دولت کی پیش بنی کررہی تھی۔ بڑی بڑی مرکزی ریاستیں ایک روز افزوں بڑے محاصلاتی نظام کو کنٹرول کررہی تھیں،اوراس کی آبادی کا بڑا حصہ گزارے سےاویر کی زندگی بسرکرر ہاتھا۔ پورے براعظم میں، ہنراورمزدوراینے خاندانوں کو، گزارے کیلئے ضروری سطح سے ڈیڑھ یادو گنا خوراک اور لباس مہیا کر سکتے تھے، یہاں تک کہ غیر ہنرمند مزدور بھی زیادہ ترشہروں میں گزارے کی یااس سے معمولی سااوپر کی زندگی بسر کر سکتے تھے۔ تاہم یہ چیز ہمیشہ رہنے والی نہیں تھی۔ اگلی دویا تین صدیوں میں، براعظم کے زیادہ تر ھے میں معیاراتِ زندگی دھڑام سے نیچ گر گئے۔ اُٹھارویں صدی کے اواخرتک، براعظم کے زیادہ تر جھے میں ہنر مند مزدور بھی ہمشکل گزارے کی سطح کی اشیائے فروخت کی استطاعت رکھتے تھے،اور غیر ہنر مندمز دورتقریباً ہرجگہ گزارے سے کم ترسطح کے معاوضے حاصل کررہے تھے۔

کیاوا قع ہوا؟ سب سے زیادہ قابلِ قبول توضیح یہ ہے کہ پندرهرویں اورسولھویں صدیوں ا میں، چودھویں صدی کی '' کالی موت''(1) کی تباہ کاریوں کی وجہ سے پوریی معاوضہ جات مصنوعی طور پر بلند تھے۔نصف صدی کے عرصے میں تقریباً ایک تہائی سے نصف تک پوری آبادی موت کا شکار ہوگئی۔وہ لوگ جو باقی نچ گئے وہ مز دور منڈی میں ایک اچھی یوزیش میں تھے۔کارگن بہت کم تھے اور محنت کی قدر نتیجة بڑھ گئی۔معاوضہ جات پر بیاویر کی طرف کا دباؤ کئی صدیوں تک رہا ; یور یی آبادی سولھویں صدی کے نصف آخر میں کسی وقت تک اپنے کالی موت کے قبل کی سطح پر

واپس نہ آسکی ....جس نے پورپ کو' التھس کے جال' سے تقریباً دوصد یوں تک بیخے کی گنجائش پیدا کردی۔ مانتھس کے حال میں، آبادی میں اضافیہ آخرکارا بسے عارضی صدمات سے جیسا کہ آبادیاتی یا ٹیکنالوجیاتی تبدیلی سے معاشی فوائد کوصاف کردیتا ہے، لوگ کچھ عرصے کیلئے خوشحال ہوجاتے ہیں .....اشیا کی پیداوار اور صرف اور فی کس افراد کی خدمات بڑھ جاتی ہیں .....لیکن کیونکہ وہ خوشحال ہوتے ہیں لہذا وہ میمحسوں کرتے ہیں کہ وہ زیادہ بیچے پیدا کر سکتے ہیں۔ آخر کار، یہ زائد مُنہ اُن تمام فوائد کونگل لیتے ہیں جوابتدائی صدمے سے حاصل ہوئے تھے،اورلوگ اُس وقت زائد بجے پیدا کرنا بند کردیتے ہیں جب وہ گزارے کی آمدنی کے قریب ہوتے ہیں۔ (2) یمی کچھ سولھویں صدی کے اواخر کے لگ بھگ، نظر بظاہر، پورپ کے بہت سے جھے میں واقع ہوا۔ پورپ کی آبادیاں، کارکنوں کیلئے کم معاوضہ جات کی قیت پر، آخر کارا بنی کالی موت سے پہلے کی سطوح پر پہنچ گئیں۔

238

کیکن سارا قصہ یمی نہیں ہے۔ جب حقیقی معاوضہ جات تقریباً سارے پورپ میں یقییناً کم ہو گئے، تو بھی ثال مغربی بورب بڑی حد تک اس انجام سے بیخنے میں کامیاب رہا۔ لندن اور اليمسٹر ڈيم ميں، ہنرمند کارکنوں کے بہبود کے تناسبات، سولھویں صدی کے پہلے نصف سے لے کر صنعتکاری کے موقع تک بمشکل ہی تبدیل ہوتے (دیکھئے جدول 7.1) بہبود کے تناسبات دونوں شہروں میں ہنرمند کارکنوں کیلئے صنعت کاری کے پورے واقعے کے دوران 2 کے لگ بھگ رہے،جس کا مطلب بیہ ہے کہ ایک اوسط کارکن گزارے کیلئے ضروری رقم سے دُگنی کے لگ بھگ کی استطاعت رکھتا تھا۔اگرچہ بیایک مثبت چیز محسول نہیں ہوگی ..... بہرحال بیاس بات کی نشاندہی کرتی ہے کہ حقیقی معاوضه جات انگلستان اور جمهور بیدری میں دوصد یوں تک جامدر ہے۔ بیاعداد و ثار باقی ماندہ یورپ ے واضح نفاوت کا اظہار کرتے ہیں جہاں بہود کے تناسبات بہت تیزی ہے گریں۔

جدول 7.1: آبادی سے ضرب دے کر ہنر مندمز دور سے بہود تناسبات موجودہ ملک کے حساب سے

| مذهب        | تبديلي | 1700-1749 | 1500-1549 |               |
|-------------|--------|-----------|-----------|---------------|
| ىر ولسائنىك | 0.02   | 2.21      | 2.19      | انگلتان(یوکے) |
| ىر ولسلنط   | 0.00   | 2.02      | 2.02      | نيدرلينڈز     |

| کامیا بی:انگلشان اور جمهور بیده چ |      | 239  | ردولت | حکمران، مذہب اور |
|-----------------------------------|------|------|-------|------------------|
| مخلوط                             | 0.49 | 1.06 | 1.56  | جرمنی            |
| ڪيتھولک                           | 0.54 | 1.33 | 1.87  | آ سٹریا          |
| ڪيتھولک                           | 0.18 | 2.23 | 2.41  | بلجيم            |
| ڪيتھولک                           | 0.18 | 1.26 | 1.44  | فرانس            |
| ڪيتھولک                           | 0.43 | 1.38 | 1.82  | اڻلي             |
| ڪيتھولک                           | 0.05 | 1.64 | 1.69  | بولينڈ           |
| ڪيتھولک                           | 0.08 | 1.71 | 1.79  | سپي <u>ن</u>     |

ورائع: بهبودي تناسبات ـ ايلين (2001); آبادي ..... بوسكرات آل - (2013)

اسی دوران میں انگلتان اور جمہور ہیڈچ کی آبادی آسان سے باتیں کرنے گی ، جبکہ یہ مغربی یورپ میں باقی جگہوں برآ ہتہ ہے بڑھی۔(دیکھئے جدول 7.2) بیایک اوراشارہ ہے کہ انگلستان اور جمہور ہیہ ڈچ میں کچھ نہ کچھ مختلف ضرور تھا۔صنعتی دور سے قبل کی دُنیا میں،شہری آبادیاں، معاشی کامیابی کے بہترین نشان نماتھیں۔زیادہ آبادیوں کا مطلب تھا کہ وہاں شہری آبادی کوخوراک مہیا کرنے کی گنجائش تھی، اور شہری لوگ عموماً سامان تحسیش یا تجارت کی پیدا کاری میںمصروف ہوتے تھے۔لیکن جدیدیت کےشہر سنے کیلئے بدنا می کی حد تک غیرصحت بخش جگہدیں تھیں، جہال شرح اموات شرح پیدائش سے بہت زیادہ تھی۔ واضح بات ہے کہ، تیز نقل مکانی، ....جس کامحرک زیادہ معاوضہ جات تھے۔شہری آبادیوں کے بڑھنے کا سب سے بڑا محرک تھا۔لہذا،اگر چہانگلتان اور جمہور ہیڈچ، بمشکل اُس انداز سے اُڑان بھرر ہے تھے۔جس انداز سے صنعتیا کی گئی قوموں نے صنعتی انقلاب کے بعد بھری کیکن وہ اُن بلندمعاوضہ جات کو قائم ر کھنے میں کا میاب ہوئے ، جو کالی موت کے مابعد نتیج کے طور پر وجود میں آتے۔ یقیناً بیر معاوضہ جات مصنوعی طور پر بلندنہیں ہوتے تھے: وہ ایک معمول بن گئے، اور صنعت کاری کے آغاز کے بعداوربھی زیادہ ڈرامائی انداز سے بلند ہوئے۔

| -                                                           |                          |
|-------------------------------------------------------------|--------------------------|
| ے شہروں کی گُل آبادی (ہزاروں میں )موجودہ مما لک کے حوالے ہے | <b>جدول 7.2</b> : دس بڑے |
|                                                             |                          |

| <b>جدول7.2</b> : دس بڑے شہروں کی قل آبادی (ہزاروں میں ) موجودہ مما لگ کے حوالے سے |           |           |       |       |      |                |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------|-----------|-------|-------|------|----------------|
| مذہب                                                                              | فی سال    | في سال%   | 1800  | 1700  | 1500 |                |
|                                                                                   | تبديلي    | تبديلي    |       |       |      |                |
|                                                                                   | 1500-1800 | 1500-1700 |       |       |      |                |
| ىر وڭسىئنىڭ<br>بىر وىسىلىنىڭ                                                      | 0.96%     | 1.07%     | 1,539 | 736   | 88   | انگلستان(یوکے) |
| بر وٹسٹنٹ                                                                         | 0.42%     | 0.65%     | 474   | 500   | 136  | نيدرلينڈز      |
| مخلوط                                                                             | 0.30%     | 0.19%     | 623   | 368   | 251  | جرمنی          |
| كيتھولك                                                                           | 0.09%     | 0.15%     | 357   | 369   | 275  |                |
| كيتھولك                                                                           | 0.25%     | 0.27%     | 1,216 | 992   | 583  | فرانس          |
| كيتھولك                                                                           | 0.22%     | 0.21%     | 1,369 | 1,078 | 707  | اڻلي           |
| كيتھولك                                                                           | 0.23%     | 0.17%     | 756   | 527   | 376  | سپين           |

نوٹ: صرف وہی ممالک شامل کئے گئے جن کے 1700 تک کم ازکم دس شہر تھے ذرایعہ پوسکرائے آل۔(2013)

بچھلے باب میں ایک وجہ بیان کی گئی کہ انگستان اور جمہور بہ ڈچ کیوں اس منفی معاشی انجام ہے نے نکلنے میں کا میاب ہو گئے۔جس میں باقی ماندہ پورپ سولھویں اورسترھویں صدیوں میں مبتلا رہا:۔اُن دونوں نے تح یک اصلاح کلیسا کو قبول کرلیا اور نتیجے کے طور پر اُن کے سیاسی ادارے تبدیل ہو گئے۔ سولھویں صدی کے اختیام تک پروٹسٹنٹ پورپ میں مذہبی اشرافیہ کے یاس حکمرانی کو جائز قرار دینے کی کوئی صلاحیت نہیں تھی۔ اپنے اقتدار کو توسیع دینے کیلئے یروٹسٹنٹ حکمران جواز بخشی اقتدار کے دوسرے زیادہ مہنگے ذرائع کی طرف رجوع کرتے تھے۔ اسی دوران میں کیتھولک پورپ اورسلطنتِ عثانیہ میں، مذہب اور مذہبی ادارے جواز بخشی اقتدار کے اہم ذرائع رہے، کہنے کا مطلب پنہیں ہے کہ پروٹسٹنٹ حکمران اپنے احکامات کو مذہبی تناظر کا لبادہ اُوڑھانے سے باز رہے; بلکہ الزبتھ اول بالکل یہی کچھ کرنے کیلئے مشہورتھیں۔ تاہم تح یک اصلاح کلیسا نے مذہبی جواز بجشی اقتدار کےموثرین کو کم کر دیا۔ پروٹسٹنٹ ممالک میں

#### مابعد تحريكِ اصلاحِ كليسا كاانگلستان

انگستان نے 1530 کی دہائی میں ہنری ہشتم کے ماتحت عہد (1547-1509) تحریکِ اصلاح کلیسا کو قبول کیا۔ کیتھولسزم کی اصلاح کلیسا کو قبول کیا۔ کیتھولسزم کی طرف دوبارہ تبدیلی کی کوشش کے ایک مختصر دورانیے کے بعد، انگلستان نے، ملکہ ایلز بیتھ اول (عہد 1603-1608) کے ماتحت مستقل طور پر کلیسائے انگلیسی سے وابستگی اختیار کر لی۔ تاریخ انگلستان میں کچھ بجیب وغریب چیزیں ہیں جن کا اطلاق تمام پر وٹسٹنٹ اقوام پرنہیں ہوتا، لیکن انگلستان کے حتمی معاشی اور ٹیکنالو جیاتی غلبے کے تناظر میں، اس میں کلیسا۔ ریاست تعلقات کا تجزیہ کرنا خاص طور پر اہم ہے۔

تحریبِ اصلاح کلیسا سے پہلے، اگریز بادشاہ اپنی حکمرانی کودوذرائع سے توسیع دیتے تھے،
کلیسا اور پارلیمان سے بعض اوقات بیطبقات ایک دوسرے سے لیٹے ہوئے ہوئے تھے،
کیونکہ ارکانِ کلیسا ایوان بالا میں بہت کی نشتیں رکھتے تھے۔''پارلیمان'' کی اصطلاح اوّل اوّل اوّل اوّل کی دہائی میں نمودار ہوئی، اور پہلی پارلیمانوں نے بادشاہ کوئیس کے محصولات مہیا کرکے اُس کی حکمرانی کوتوسیع دی، اس کے بدلے میں، ارکانِ پارلیمان اپنے نوابوں کے ذریعے مقدمات کی ہدایت کاری کرسکتے تھے، اور اُنہیں مستقبل کے ٹیکسوں کومستر دکرنے کا بھی اختیار تھا۔ پارلیمان تین گروپوں پر مشتمل تھی۔ اور اُنہیں مستقبل کے ٹیکسوں کومستر دکرنے کا بھی اختیار تو تی کرتے ہوئے کاروباری شہروں کے ہوتے ہوئے، جن کے پہلے نمائندگان 1275 تک محدود تھا۔ چودھویں اور پندرھویں صدی کی پارلیمان کا کردار صرف مقامی ٹیکس اکھا کرنے تک محدود تھی۔ چودھویں اور پندھرویں صدیوں کے دوران، دونوں ایوانوں نے مقننہ کا کردار اپنالیا کیونکہ بادشاہوں نے طویل اور مہنگی مدیوں کو رقوبات مہیا کرنے کی خاطر زیادہ سے زیادہ مراعات دیں۔ پہلے ٹیوڈر ہنری ہفتم

اس نے توسیع اقتدار کے کارندوں کے انتخاب سے وابستہ نفع ونقصان کے تجویے کو متاثر کیا۔ اگر چہ مذہب جواز بخشی اقتدار کیلئے سب سے کم مہنگا انتخاب تھا،لیکن تحریک اصلاح کلیسا نے ڈرامائی طور پراس کے فائدے کو کم کردیا،لہذا، پروٹسٹنٹ بادشاہوں اور ملکاؤں نے اقتدار کو توسیع دینے کے متبادل ذرائع کو اختیار کرلیا۔

یہ باب ان تبدیلیوں اور اُن کے طویل المدتی معاشی اثرات کا کھوج لگا تا ہے۔ اس کا بنیادی نتیجہ یہ ہے کہ یہ چیز اہمیت رکھتی ہے کہ ساس اقتدار کوکوں توسیعی ویتا ہے۔ جہاں توسیعی کارندوں کی تر غیبات معاشی کا میابی سے مطابقت رکھتی تھیں، وہاں معاثی ترقی کے آنے کا امکان تھا۔ اس کے برعکس، غیر محفوظ حقوقِ ملکیت، اور عوامی فلاح میں کم سے کم سرمایہ کاری، زیادہ تر تاریخ میں معمول تھی، کیونکہ وہ گروہ جو حکمرانی کو توسیع دیتے تھے ۔۔۔۔ خاص طور پر فرہبی حاکمیت اور افواج ۔۔۔۔ چیز تحریب اصلاح کلیسا کے بعد تبدیل ہوئی۔ پروٹسٹنٹ ریاستوں میں فرہبی حاکمیت کا نقصان معاشی اثر افیہ کا فائدہ تھا; موخرالذ کرنے کہا وصلاح کلیسا کے بعد اپنے اثر ورسوخ کو بلند ہوتے ہوئے دیکھا۔

اس بات کا باقی ماندہ حصہ ان دو پروٹسٹنٹ اقوام میں ان تبدیلیوں کے نتائج کا جائزہ لیتا ہے، جو بعداز تحریکِ اصلاح کلیسا کے دور میں انتہائی کا میاب تھیں: انگستان اور جمہوریہ ڈی۔ 1500 تک ان میں سے کوئی ایک بھی معاشی اُڑان کیلئے واضح اُمیدوار نہیں تھا۔ انگستان ابھی ایک خونی طویل خانہ جنگی (جنگ گلاب) پر قالو پانے کی کوشش کرر ہاتھا، اور فوجی طاقت، ٹیکنالوجی اور معاشی ترقی کے حوالے سے جنوبی یورپ طاقتوں اور غالبًا سلطنتِ عثانیہ سے بھی چھے تھا۔ شالی نیدرلینڈز (جدید دور کا نیندرلینڈز) کا میابی کیلئے انگستان کی نسبت بہت بہتر پوزیشن میں تھا لیکن جنوبی نیدرلینڈز (جدید دور کا نیندرلینڈز) کا میابی کیلئے انگستان کی نسبت بہت بہتر ہوئے غاز میں شال کیکن جنوبی نیدرلینڈز (جدید دور کے بلجیم) سے خاصا چھے تھا۔ سواھویں صدی کے آغاز میں شال مغربی یورپ کے بڑے تجارتی اور مالیاتی مراکز اینٹورپ اور برجز تھے نہ کہ ایمسٹر ڈیم۔ جنوبی نیندرلینڈز، جو کیتھولک رہا، واضح طور پر شالی نیدرلینڈز کی نسبت بہتر معاشی پوزیشن میں تھا۔ تو پھر، سترھویں صدی ''کیوں تھی اور جدید معاشی ترقی انگستان میں کیوں شروع موئی ؟ انگستان اور ڈیج جمہوریہ اُن مالتھوسی دباؤں سے کیوں کر پی نیک، جوآخرکار پورے ہوئی ؟ انگستان اور ڈیج جمہوریہ اُن مالتھوسی دباؤں سے کیوں کر پی نیک، جوآخرکار پورے ابتدائی جدیددور میں، بہت سی یور پی معیشتوں کو کھنے پر اختیام پذیر ہوئے۔

وعہد 1509-1485) کے تخت نشین ہونے تک، پارلیمان ایک ٹیکس لگانے والا، قانون ساز، اور مشاورتی ادارہ تھا۔ بادشاہ، پارلیمان کی منظوری کے بغیر نہ قوانین بناسکتا تھا، نہ اُن میں ترمیم کرسکتا اور نہ ہی اُنہیں واپس لے سکتا تھا اور نہ ہی ٹیکس عائد کرسکتا تھا۔ (4)

243

تحریکِ اصلاحِ کلیسا سے قبل کلیسا توسیع اقتدار میں ایک بنیادی کھلاڑی تھا۔ فرہی جواز کخشی افتدار کی اہمیت کی تاریخ کم از کم فات و لیم (عہد 1087-1066) کے دور تک بیچے جاتی ہے۔ جس نے پوپ کی آشیر باداورا کیے مقدس جھنڈ کی مدد سے انگلستان کو فتح کیا، جس نے ولیم کی فتح کوایک مذہبی جہاد کا تقدس دے دیا، ہنری دوم (عہد 1189-1154) نے، ایک صدی بعد، اسی طرح کی اثیر باد اپنی مجوزہ فتح آئر لینڈ کیلئے حاصل کی۔ بادشاہ جان اوّل (عہد 129-1199) اس سے بھی آگے چلا گیا اور اُس نے کلیسا کو ناراض نوابوں سے اپنی حفاظت کی ایمیل کی اور اپنا تاج پوپ کے حق میں چھوڑ دیا ۔۔۔۔۔۔اس طرح کہ پوپ نے اسے بطور جا گیر کے جان کی اور اپنا تاج پوپ کے حق میں چھوڑ دیا ۔۔۔۔۔۔اس طرح کہ پوپ نے اسے بطور جا گیر کے جان کو والیس کر دیا۔ پوپ کی حمایت کے بدلے میں۔ بلاشبہ، کلیسا انگلستان کا قبل تحریک اصلاح کلیسا کا وہ واحدادارہ تھا جس کے پاس اتنی دولت اور طاقت تھی کہ وہ اسے بادشاہ کے کنٹرول سے باہررکھ سکتا تھا۔ (5) انگلستان میں ایک بڑے نے زمیندار ہونے کے ناطے، جوتح یکِ اصلاح کلیسا کے وقت تمام انگلیسی زمین کے تقریباً 30 وضبط قائم کرے اور کلیسا کے وسیع جائیدادوں کے حق کی ظافت کرے۔

تحریب اصلاح کلیسا انگلستان میں جزوی طور پر ہنری ہشتم کی انوکھی، خواہشات کی وجہ سے آئی۔ جوکیتھرین ایرے گان (Aragon Catherine) سے طلاق چاہتا تھا، جو پوپ نے نہ دی۔ ہنری ہشتم نے اوپر سے انگلیسی تحریب اصلاح کلیسا قائم کی۔ مقدس رومی سلطنت کے برعکس، جہاں سیاسی حالات، مقامی معاشی اور فہ ہمی ترجیحات کے ساتھ مخلوط ہوکر یہ طے کرتے سے کہ آیا کوئی شہری تحریب اصلاح کلیسا کو قبول کرتا ہے، ہنری ہشتم نے پروٹسٹرم کا اپنا مار کہ پارلیمنٹ کے ذریعے متعارف کروایا۔ انگلستان میں چھاپہ خانے نے تحریب اصلاح کلیسا کو پھیلانے میں نسبتاً خاموش کردارادا کیا، کیکن یہ چیز پچھلے ابواب میں پیش کئے گئے وسیع تر استدلال کی نفی نہیں کرتی۔ جس وقت تک ہنری ہشتم تحریب اصلاح کلیسا کو انفی نہیں کرتی۔ جس وقت تک ہنری ہشتم تحریب اصلاح کلیسا کو انفی نہیں کرتی۔ جس وقت تک ہنری ہشتم تحریب اصلاح کلیسا کو انفی نہیں کرتی۔ جس وقت تک ہنری ہشتم تحریب اصلاح کلیسا کو انگلستان لے کرتیا، چھاپہ خانہ

پہلے ہی ایک ایسی تح یک کوشروع کرنے میں اپنا کرداراداکرر ہاتھا، جسے کلیساروک نہ سکا۔ ہنری ہشتم نے اے محض اپنی پُشت در پُشت حکمرانی کی خواہشات کو آگے برطانے کیلئے، موقع پرستانہ طور پر استعال کیا۔ یہاں اس فیصلے کے غیرارادی اور نا قابلِ پیش بینی نتائج زیرغور ہیں۔

تحریب اصلاح کلیسانے مستقل طور پر مذہبی اشرافیہ کی انگلیسی بادشاہ کی حکومت کو جواز بخشنے کی صلاحت کو تبدیل کردیا، ہنری ہشتم نے کلیسا کی تمام زمینوں کو ضبط کرلیا اور کسی بھی اہلی کلیسا کی مقام زمینوں کو ضبط کرلیا اور کسی بھی اہلی کلیسا کی مقام نے کا مسلم نہ کیا، بے اثر کردیا۔ جب ہنری ہشتم نے کیتھرین سے طلاق لینے کے بعد این بولین (Anne Boleyn) سے شادی کی ، تو وہ (کیتھرین) ایلز بھے کے ساتھ حاملہ تھی۔ یہ ایک واضح اشارہ تھا کہ ہنری ہشتم یہ یقین رکھتا تھا کہ ''انگلیسی بادشاہ اپنی بادشاہ کی جا دشاہ اپنی کو اگر تھے کے۔ [ہنری] نے ہسپانوی ملکہ کی جگہ انگلیسی این کو لاکر، ٹیوڈر تخت نشینی کو شہرادی میری سے این کے ایکھی کا بڑا اُٹھایا۔''(6)

ہنری ہشتم کے اپنے جواز بخشی کے کارندوں میں سے ایک کورضا کاران طور پرختم کرنے کے بعد، اُس نے اپنے اقتدار کوتو سیج دینے کیلئے دوسرے کارندوں کی طرف رُخ کیا ...... پارلیمان کلیسا کا فطری نعیم البدل تھا: اس نے اس سے پہلے بھی بادشاہ کی متنازعہ پالیسیوں کو، پارلیمانی سندعطا کرکے اُنہیں جائز بنانے میں۔ مدد کی۔ نتیجۂ ہنری ہشتم نے اپنی تحریک اصلاح کلیسا کو جائز بنانے میں پارلیمان کو استعال کیا۔ 1530 کی دہائی کے دوران، ہنری ہشتم نے پارلیمان کو استعال کیا۔ 1530 کی دہائی کے دوران، ہنری ہشتم نے پارلیمان اور کے ذریعے اصلاحات کا ایک ایسا سلسلہ شروع کیا، جنہوں نے ،کلیسا کی قیمت پر بادشاہی اور پارلیمانی طاقت دونوں کو بڑھاوا دیا۔ 1532 کے کلیسائی اپیلوں کے قانون نے فرہبی یا دوسرے معاملات پرتمام المپیس پوپ کوکر نے سے منع کردیا (7)، 1534 کے بالادتی کے ایک میں تھے۔'' معاملات پرتمام المپیس پوپ کوکر نے سے منع کردیا (7)، 1534 کے باتھ میں تھے۔'' بادشاہ کیلئے مختص کردیا۔ (8) 1530 کی دہائی کے اخیر پرجاری ہونے والے خانقا ہوں کی تحلیل بادشاہ کیلئے نظاموں کے منتظمین کو کے ایکٹ کی دہائی کی اجازت دے دی، اور ایوان بالا میں سے پادریوں کی رہائش گاہوں کے منتظمین کو پرضیلی کی اجازت دے دی، اور ایوان بالا میں سے پادریوں کی رہائش گاہوں کے منتظمین کو پرضیلی کی اجازت دے دی، اور ایوان بالا میں سے پادریوں کی رہائش گاہوں کے منتظمین کو پرضیلی کی اجازت دے دی، اور ایوان بالا میں سے پادریوں کی رہائش گاہوں کے منتظمین کو پرضیلی کی اجازت دے دی، اور ایوان بالا میں سے پادریوں کی رہائش گاہوں کے منتظمین کو کیوں کے منتظمین کو کیا ہوں کے منتظمین کو کو کھوں کے منتظمین کو کیا ہوں کے منتظمین کو کھوں کے منتظمین کو کو کو کھوں کے منتظمین کو کھوں کے کو کھوں کے منتظمین کو کھوں کے منتظمین کو کھوں کے منتظمین کو کھوں کے منتظمین کو ک

246

استمتاع سے فائدہ اُٹھانے والے زمیندارٹیکس کے تابع ہوں گے بیر قانون استمتاعوں کے قانون (Statute of Uses) کے طور پر 1536 میں منظور ہوا۔

اسمتناع کے قانون کے منظور ہونے کے بعد جو کچھ ہوا، وہ اس بات کومنکشف کرتا ہے کہ تاج اور یارلیمان کی قوت محتر کہ تح یک اصلاح کلیسا کے بعد کے سالوں میں کس قدر تبدیل ہوگئی.....استمتاعات کے قانون کی منظوری کے بعد، ہنری ہشتم کو یار لیمان کے اندر کی زمیندار اشرافیہ کی طرف سے تقریباً بغاوت کا سامنا کرنا پڑا، جو پیمسوس کرتے تھے کہ ہنری نے ، اُن کے حقوق بطور مالکانِ جائیداد سے تجاوز کیا ہے 12 ہنری اپنے دفاع کیلئے لڑ ائی لڑنے کی پوزیشن میں نهیں تھا..... پارلییمان ٹیوڈرخاندان کیلئے ایک اہم توسیع کارتھی .....لہذاوہ اُن بہت ہی مراعات یر جواً س نے قانون استمتاعات میں حاصل کی تھیں، زم پڑ گیا۔ اس کا نتیجہ قانونِ وصیت The) (1540)۔اس قانون نے زمین کووصیت کے ذریعے ترکے میں قابل Statute of Wills) انتقال بنادیا ، اور بادشاہ کے حقوق کو بوری جائیداد کی بجائے جیسا کہ قانون استمتاعات میں صورت حال تھی جائیداد کے ایک تہائی ھے تک محدود کر دیا۔ 13 پیزمینداروں کے حقوق ملکیت کیلئے ایک بہت بڑی پیشرفت تھی .....ایک بات رکھی کہ اس نے پہلوٹھی کے بیچ کو جائیداد منتقل ہونے کے نظام کیلئے موت کی گھنٹی بجادی، اور اجازت دے دی کہ زمیندار اپنی زمین کوکسی بھی شخص کو جسے وہ چاہیں، ایک وصیت لکھ کرمنتقل کرسکتے تھے۔زیادہ اہم بات پیھی، کہ وصیت کے قانون نے ،حقوق ملکیت کوایک بے مثال مضبوطی اور وضاحت مہیا کردی۔اس کے بعد مالکانِ ز مین اپنی زمین کو، جس کے نام وہ چاہیں، تاج کی طرف سے کم سے کم مداخلت یا تاج کو کم سے کم ادائیگی کے ساتھ وصیت کر سکتے تھے۔ تاج یار لیمان تعلقات کے تناظر میں، یہ آنے والی چیزوں کا نقیب تھام محصولات اور اینے اقتدار کی توسیع کیلئے بادشاہ کے یار لیمان پرزیادہ شدت سے انحصار کرنے کی وجہ ہے، ہادشاہ کو اور حقوق سے دستبر دار ہونا پڑا، جن میں سے زیادہ تر ایوان نمائندگان کےارکان کےمعاشی مفادات کی حمایت کرتے تھے۔

گریف اور روبن (Greif and Rubin) پراستدلال کرتے ہیں کہ پارلیمان کے ذریعے اقتدار کی جواز بخشی کی طرف تبدیلی پورے ٹیوڈر دور میں قائم رہی، جزوی طور پراُن منفر دحالات کی وجہ سے جن میں، ہنری ہشتم کے تین بیج تخت نشین ہوئے ہنری ہشتم

ان تبدیلیوں کے پارلیمان اور بادشاہ کی طرف سے بنائے ہوئے قوانین کی اقسام کیلئے بہت بڑے نتائج تھے۔ایک اہم اور فوری نتیجہ،انگلیسی زمین اور جائیداد کے حقوق کے قانون پر ایک دہائی طویل مباحثہ تھا۔ یہ مباحثہ دوا کیٹوں کے گردمرکوز تھا: استمتاع کا قانون The) (The Statute of Wills) اور وصيتول كا قانون (Statute of Uses)(1536) (1536)۔(10) ان قوانین پرمباحثے کی نوعیت اہم ہے، کیونکہ یہ بادشاہ پارلیمان کے درمیان قوت محرکہ کی تبدیلی پرروشنی ڈالتی ہے۔اس مباحثہ کی بنیاد پھی کہ ہنری ہشتم رقومات کیلئے سخت ضرورت مند تھا،اس جائیداد کے قانون میں بڑے رفنے کوختم کرنے کا خواہشمندتھا، جو جائیداد کے مالکان وزمیندارانہ واجبات سے بھنے کی اجازت دیتا تھا۔ بیر خنہ ۔ استمتاع (کسی کاکسی و مرے شخص کی چیز کواستعال کرنا۔م) اس طرح کام کرتاتھا: ایک شخص الف نے اپنی زمین کا ''استمتاع''ایک قابلِ اعتماد شریک جُرم ایک شخص ب کو، دیا، جو بدلے میں،الف کی طرف سے نامزد کئے جانے والےاشخاص کوالف کی وفات پرزمین کےفوائد سے بہرہ مند ہونے کی اجازت دے گا۔ یہ چیز زمینداروں کو، بادشاہ کو قابل ادائیگی زمیندارانہ واجبات سے گریز کی اجازت دیتی تھی۔ جا گیردارنہ قانون کے تحت، کسی شخص کے وارثان اُس تمام زمین کے واجبات بادشاہ کو اداکرنے کے پابند ہوتے تھے، جومرنے والا اپنی وفات کے وقت اپنے پاس رکھتا تھا۔ اگر مرحوم ا بنی زمین کو استمتاع میں رکھ دیتا، تووہ اپنی وفات کے وقت سرکاری طور پر اس کا مالک نہیں ہوتا تھا،لہٰذا اُس کے وارثان بادشاہ کو کچھ بھی ادا کرنے کے یابند نہیں ہوتے تھے۔

245

ہنری ہشتم زمیندارانہ واجبات سے گریز کو، جس کو استمتاعوں سے سہولت ملتی تھی، ختم کرنا چاہتا تھا۔ کیونکہ ایوان نمائندگان اور ایوانِ بالا میں مالکان زمین استمتاعوں کے بنیادی فیض یا بوں میں سے تھے۔ لہذا ہنری ہشتم کو، محض اُن سے اس رخنے کو ختم کرنے کی درخواست کرنے سے، کامیابی کا امکان نہیں تھا۔ لہذا ہنری نے عدالتوں پر اپنے اثر کو استعال کیا اور ایک حکم حاصل کرلیا جواس بات کا اعلان کرتا تھا کہ زمین وصیت کے ذریعے ترکے میں نہیں چھوڑی جاسمتی اور بید کہ تاج کوتمام زمین پر مکمل حقوق حاصل ہیں (11) یہ چیزتمام زمیندارا شرافیہ کیلئے تباہ کُن ہو کتی تھی، جن میں سے بہت سے لوگوں نے پہلے ہی اپنی زمین استمتاع میں رکھی ہوئی تھی۔ لہذا ہنری ہشتم جن میں سے بہت سے لوگوں نے پہلے ہی اپنی زمین استمتاع میں رکھی ہوئی تھی۔ لہذا ہنری ہشتم نے ایک قانون سازی کی پیشکش کی جوایک مرتبہ پھر

کے نابالغ بچے نے 1547 میں تخت سنجالا۔ ایک بچے اور پہلے ایسے انگریز بادشاہ کے طوریر جوپیدائثی پروٹسٹنٹ تھا، وہ وہ روایتی جوازِ اقتدار کے ذرائع نہیں رکھتا تھا، جواس سے پہلے انگلیسی تخت کے بالغ مردوارثان کوحاصل ہوتے تھے۔اُس کی دوبڑی بہنوں میری اول اورالزبتھاول کیلئےصورت ِ حال اور بھی زیادہ خراب تھی۔میری اول انگلشان پر دوبارہ کیتھولسز م کوعا ئد کرنے کا ارادہ رکھتی تھی .....اکثر اوقات پُرتشد دطریقے ہے،جس کی وجہ ہےاُس کالقب خونی میری پڑ گیا ..... جبکه الیز بتھاول کاارادہ پروٹسٹزم کومتعارف کروانے کا تھا۔اس حقیقت نے ان کیلئے حالات اور بھی مشکل بنادیئے کہ جب وہ اقترار میں آئیں توان کے اقترار کے جواز کے بارے میں کھلے سوالات موجود تھے۔اُن کے والد ہنری ہشتم نے ان دونوں بہنوں کو، پارلیمان کے علیحدہ علیحدہ قوانین کے ذریعے 1533 اور 1536 میں سرکاری طور پر ناجائز بچے قرار دلوایا تھا (14) جس نے اُنہیں تخت کیلئے نااہل بنادیا ہنری نے میری کواس ونت ایک ناجا ئز اولا دقر ار دلوایا تھا جب این بولین تخت نشین ہوئی، تا کہ وہ ایلز بھے کیلئے راہ ہموار کر سکے، جبکہ اُس نے ایلز بھے کو اُس وقت ، ناجائز اولا د قرار دلوایا تھا، جب اُس نے بولین کا سرقلم کروایا۔اگر چہ 1543 کے تحت شینی کے ا قانون نے بطور ناجائز اولا د کے اُن کی حیثیت کومنسوخ کر دیا تھا (15) کیکن اُن کے تخت کے حق کے بارے میں کھلےسوالات موجود تھے۔میری اوّل اور ایلز بتھاول دونوں نے، جب ایک مرتبہ اُن کا عہد شروع ہو گیا، یار لیمان ہے، اپنے حق حکومت کے جواز کی سرکاری طور برتوثیق کی ضرورت محسوس کی۔ان قوانین کے نام بڑے معنی خیز تھے: 1553 کا ملکہ وغیرہ کی حکمرانی کے جواز کاا یکٹ اور ملکہ کے تاج کے استحقاق کاا یکٹ 1558۔ (16)

اس طرح ہنری ہشتم کے بعد کے تین ٹیوڈر بادشاہ منفرد حالات میں تخت نشین ہوئے۔ ایڈورڈششم،میری اوّل اور ایلز بھاول جوازِ اقتدار کے اُن دورروایتی ذرائع ہے محروم تھے جوان کے بہت سے پیشرووں کے پاس تھے:ایک بالغ مردوارث ہونااور کلیسا کی طرف سے حمایت۔ ان حالات میں ٹیوڈر بادشاہوں نے اپنی حکمرانی کوتوسیع دینے کیلئے'' بادشاہوں کےالوہی حق'' (یا ملکاؤں کے ) کا دعویٰ کرنے کی کوشش کی لیکن اُن کے کمز ور جواز حکومت کا مطلب تھا کہ اب وہ یارلیمان کی حمایت کے بغیر مطلقا حکومت نہیں کر سکتے تھے۔ (17)

یارلیمان کے ارکان نے یقیناً ٹیوڈروں کی حمایت اپنی رحمد لی کی وجہ سے نہیں کی تھی۔ ٹیوڈر

حکومت کی یارلیمانی حمایت ایک قیمت بر ہوئی، خاص طور برایوان نمائندگان میں، ہنری ہشتم، ایڈورڈششم اور ایلز بھاول نے الیی رعایات دیں، جنہوں نے پارلیمان میں مالکان جائیداد کو، ندہبی حاکمیت کی قیمت پرایک بڑی آوازمہیا گی ۔ بہت سے ارکان پارلیمان کا مالی مفادتھا،حقوق ملکیت حاصل کرنے میں،تجارت کوتر قی دینے میں،اندرونی بہتریاں لانے میں اورعمومی معاشی خوشحالی لانے میں۔ایلز بتھ اول کے ماتحت صنعت ،غریوں کی مدد،اور زرعی فائدے سے متعلق سينكرون بل منظور كئے گئے ۔ اہم بلوں ميں كار يكرون كا قانون (Statute of (1558-1563) (Artificers شامل تھا، جس نے انگلیسی ریاست کو وہ بہت سے حقوق دیئے جواس سے پہلے انجمنوں (گلڈز) کے پاس تھے; سودی قوانین کا دوبارہ قیام، جس نے 10 فیصد تک سود کی اجازت دی (18) اور 1601 کاغریوں کا قانون (Poor law) ان میں سے آخری قانون نے ساجی تحفظ کاایک جال مہیا کیا، جواس وقت پورپ میں کہیں نہیں تھا،اورمعاشی اشرافیہ نے اس کی پُرز درحمایت کی تا که آواره گردی کوکم کیا جاسکے۔اپوزگر یف (Avner Greif)اور مرالی لائی گن (Maral lyigun) (2013) به بیان کرتے ہیں کہ غریبوں کا قانون انگلتان کی طویل مدتی خوشحالی کیلئے لازمی تھا، کیونکہ اس نے موجدوں کوتر غیب دی کہ وہ ایجاداتی سرگرمیوں کے ساتھ مسلک نقصان کے خطرات مول لیں کیونکہ یہ قانون ناکامی کی صورت میں اُنہیں تحفظ کا جال فراہم کرتاتھا۔

ایوان نمائندگان کوان رعایات کے باو جود ، ایلز بھراول کومحصولات کے آزادانیذرالع بھی دستیاب تھ، جواسے یارلیمان کے مقابلے میں کچھ طاقت مہیا کرتے تھے۔ان محصولات میں ہے سب سے زیادہ متناز عداجاروں کی فروخت تھی ، جو بادشاہ کو پیدا کاروں کی قیت پر رقومات مہیا کرتے تھے۔الیز بیتھ نے پین کے ساتھ جنگ میں سرمایدلگانے کیلئے تاج کی 25 فیصدز مین بھی ن والی۔ (19) جب تک تاج کومحصولات کے یہ آزاد وسائل مہیا تھے اُس کے لئے ایوان نمائندگان کے ساتھ گفت وشنید کرنے کیلئے کوئی ترغیب نتھی لیکن اچاروں اور زمین کی فروخت کے ساتھ مسکلہ بیہ ہے کہ بیم محصولات کے نہ ختم ہونے والے دھارے مہیانہیں کرتے۔ جب ایک مرتبه تاج اجارہ داریوں کیلئے صنعتوں اور بیچنے کیلئے زمینوں سے خالی ہوگیا، تو پر رقومات کیلئے یارلیمان کے پاس واپس چلا گیا۔

اگرچہ ایلز بھاول نے ایوانِ نمائندگان سے بالا بالا کچھ طاقت کو قائم رکھا،لیکن یارلیمان سولھویں صدی کے دوران ایک زیادہ اہم اقتدار کی جواز بخشی ،محصولات پیدا کرنے اور قانون سازی کا ایک زیادہ اہم ادارہ بن گیا اگر تاج یارلیمان کی خواہش کے مطابق قوانین اور پالیساں نہیں بناتی ،تو وہ یااس کے جوازیامحصولات کوواپس لینے کی دھمکی دے سکتی تھی۔زیادہ اہم بات ہیہ ہے کہ، یارلیمان کی اضافہ شدہ سیاسی طافت اور تنظیمی صلاحیتوں نے اسے اس قابل بنادیا کہ بیہ کسی بھی ایسے بادشاہ کےخلاف بغاوت کی دھمکی دے سکے جواسے کمز ورکرنے کی کوشش کرے۔ وہ تحقیق جو میں نے ابوز گریف (Auner Greif) کے ساتھ کرلی ہے، جواُن نکات کواُٹھالیتی ہے جواس کتاب میں پیش کئے دلائل جھوڑ دیتے ہیں، یہ بتاتی ہے کہ تحریب اصلاح کلیسا کے بعد سیاسی طافت کے توازن میں ہونے والی تبدیلی،سترھویں صدی میں مختلف ا دارہ جاتی اور پالیسی کی تبدیلیوں کا ذریعہ بنی، خاص طور پر، ہمارا تجزیباس طرف اشارہ کرتا ہے کہ 1640 کی دہائی کی خانہ جنگیاں اور 89-1688 کا شاندار انقلاب، بادشاہ کو جواز اقتدار دینے کے پارلیمان کے کرداریر ہونے والے تصاد مات تھے۔ (21)محصولات مہیا کرنے کے علاوہ، یار لیمان نے قانون کانغین کرنے میں بھی بنیادی کردارادا کیا .....لینی اس سلسلے میں کہ بادشاہ کیلئے کون سے اقدامات لینا جائز تھا۔ جب تک بادشاہ پارلیمان کے متعین کردہ قانون کی حکمرانی کی پیروی کرتا تھا، وہ جائز تھا۔لہذا ہم پیسجھتے ہیں کہ جب ستر ھویں صدی کےسٹورٹ با دشاہوں نے، کیتھولک، کلیسا کی جواز بخشی اقتدار کی طاقت کودوبارہ قائم کرنا چاہا..... چارکس اول نے ایک کیتھولک شنرادی سے شادی کی ،اور جیمز دوم کی بیوی نے ،اس سے چند ہفتے پہلے کہ پارلیمان نے أساقتدارس بامركيا، ايك يتهولك وارث كوجنم ديا .....تويار ليمان كسامن بغاوت كرنے کے سوا کوئی راستہ نہ تھا۔ بصورتِ دیگر، دولت اور توسیع اقتدار کی طاقت کی شکل میں اُنہوں نے ۔ جوفوا ئد ٹیوڈردور میں حاصل کئے تھے،اُن کی بیخ کنی ہوجاتی۔

جب 1689 میں، گرد ذرابیٹی، توپارلیمان کوایک شدید طور پر کمزور شدہ تاج کے مقابلے میں بالادتی حاصل ہوگئ .....گریف اور روہن کے تجزیے کا خلاصہ یہ ہے کہ شاندارا نقلاب کے قضیے کے طے ہوجانے کے بعد جونیا ادارہ جاتی ڈھانچہ عائد کیا گیا، اس نے تاج اور پارلیمان کو، ایخ مشتر کہ مفادات کو آگے بڑھانے کیلئے تعاون کرنے کے قابل بنادیا، نئے ادارہ جاتی

انتظامات کا انحصاریہلے کی نسبت بہت زیادہ قانون کی حکمرانی پرتھا،اس قانون کی حکمرانی پرجس کی رہنمائی پارلیمان کررہی تھی۔اس چیز نے جوابی طور پر کاروبار کی حامی پالیسیوں اور قوانین کی تدوین کی حوصلدافزائی کی۔مثال کےطوریر، گریف اورروبن پیچریرکرتے ہیں کہ س طرح بحری اورتجارتی یالیسی حکمرانی کے قطل کے وقفے (1660-1649) کے درمیان، جب یارلیمان کے یاس انظامی اختیارات تھے کاروباری مفادات کی عکاسی کی اس دہائی میں، یارلیمان نے Navigation Acts منظور کئے جہاز وں کے قافلوں کو لیوانٹ تمپنی کی جہاز رانی کو تحفظ دینے کا تحكم ديا، اور كاروباري ياليسي ير جنگوں ميں أنجهي (پہلي انگليسي ..... ڈچ جنگ، [1654-1654] اور انگلیسی ہسانوی جنگ [1654-1660]۔(22) ڈان بوگارٹ (Don (Bogart) اورگرے رچرڈس (Gray Richardson) ہے بتاتے ہیں کہ کس طرح پارلیمان نے، پوری اٹھارو پوں صدی کے دوران، تبادلوں، تر میمات، اورا حاطہ بندیوں کو بہت زیادہ موثر اور کم مہنگا بنانے کیلئے، زمین کے حقوق کودوبارہ منظم کیا، جبکہ بوگارٹ (2011) میہ بتا تا ہے کہ قوانین کی وضاحت اور اُن لوگوں کیلئے جنہوں نے نقل وحمل کی بہتری کا بیڑا اُٹھایا، حقوق ملکیت کے تحفظ میں شاندار انقلاب کے بعد بہتری آئی۔ یہ چیز، مروج، اٹھارویں صدی سے قبل کے حقوق ملکیت کے دستور سے واضح طور پر تقابل میں تھی، جس میں بہت ہی کمزوریاں موجود تھیں: مالکان برحد بندیاں تھیں کہ وہ اپنی زمین کوئس طرح بہتر بنا اور استعمال کر سکتے تھے، مقامی آباد ہوں کوعوامی بنیادی اشیامہیا کرنے سے روک دیا گیا تھا، اور حقوق ملکیت کو تبدیل کرنے کاعمل مہنگااوروقت طلب تھا۔

250

مابعد تحريك اصلاح كليسا كاانگلستان

## تحریک اصلاح کلیسا، ڈج بغاوت، اور معاشی کامیابی

252

غالبًا نیدرلینڈ زاس بات کی سب زیادہ سیدھی مثال پیش کرتا ہے کہ مذہبی جواز بخشی اقتدار سے ہٹ کرتح یکیں کس طرح معاثی خوشحالی کی حوصلہ افزائی کرسکتی ہیں۔ سپین کے خلاف ڈ چ بغاوت (1648-1568) اور 1570 میں اس کی کیلوینز م کی طرف تبدیلی ، اس کتاب میں پیش کئے گئے دلائل کے ساتھ واضح طور پر ہم آ ہنگ ہے۔ بغاوت سے قبل نیدر لینڈز پہلے ہی پورپ کی ترقی یافته ترین معیشتوں میں ہےا بک تھا۔ تاہم،معاشی سرگرمیوں کا مرکز جنو بی نیدرلینڈ زمیں تھا ..... جو کہ آج کل کا بلجیم ہے۔اینٹواپ اور گینٹ جیسے شہروں میں، بہعلاقے بغاوت کے بعد ہیانوی حکومت کے تحت کیتھولک رہے۔ تاہم، ڈچ سٹیٹ جزل (لیعنی یارلیمان) نے شالی نیدرلینڈز میں تح یک اصلاح کلیسا کوقبول کر لینے کے بعد، معاشی سرگرمی کا مرکز آج کل کے نیدرلینڈز میں منتقل ہو گیا، جس نے ڈچ''سنہری دور'' کا آغاز کیا۔ آنے والی صدی میں، ڈچ جمهوریهایک برتر طافت (سپریاور) بن گیا'' جوچھوٹی حچھوٹی سیاسی چپقلشوں اور دوسری پورپی طاقتوں کی سامراج سازی کی کوششوں میں گہرے طور پر ملوث ہو گیا، اس دور میں دولت، دیہات کی شہروں میں تبدیلی توانائی کا استعال، آبادی، معاوضہ جات اور صنعت تمام کے تمام مطلق طور پراوراضا فی معنوں میں ، دونوں طرح سے خوب پھلے پھولے۔

1550اور 1675 کے درمیان،شم وں میں رہنے والا ڈرچ آبادی کا تھوڑا حصہ 24 فیصد سے بڑھ کر 45 فیصد ہو گیا،اور حقیقی معاوضہ جات میں فرق ہالینڈ ..... جو کہ جمہور پیڈ چ میں معاشی طور برتر قی یافته ترین صوبه تھا.....اورانگستان کے درمیان بہت زیادہ ہوگیا۔(23) ڈچ سائنس اور فنون میں بھی آ گے بردھ گیا۔ ڈچ معاشی خوشحالی نے ایک ایسا ماحول مہیا کیا جس میں ہوئی جنز (Huygens) اور فان لیوون ہوئیک (Van Leeuwenhoek) جیسے سائنسدان اور ریم ال(Rembrandt) اورورمیر (Vermeer) جیسے فنکا راُ کھرے۔

میں، شاندار انقلاب ایک نے ادارہ جاتی ڈھانچے پر منتج ہوا، 1689 کے بعد، یارلیمان تاج پر حکومت کرنے گلی اوراس کےمفادات انگلیسی معاشی اورخارجہ یالیسی پرغالب آ گئے۔

گریف اور روبن کے نشاندہی کئے ہوئے نتائج کا وسیع تر خلاصہ پیہ ہے کہ بیرواقعات اُس طویل تاریخی عمل کا نتیجہ تھے جو ہنری ہشتم کی تحریک اصلاح کلیسا کے ساتھ شروع ہوا، یہ ٹیوڈروں کی زیر حکومت جواز بخشی اقتدار کے متبادل ذرائع کی تلاش تھی، جویار لیمان کی طاقت اور دولت میں اضافے کا سبب بنی، یار لیمان کی اس وقت کی وجہ سے بڑے حکومتی سر مائے مفاد کی تر غیبات اُن قوا نین اور یالیسیوں سے ہم آ ہنگ ہوگئیں جومعاثی ترقی کیلئے سودمند تھیں، جب پارلیمان بادشاہت کے مقابلے میں برتر ہوگئی، تواس نے نئے قوانین وضع اور لا گو کئے جواس کے اپنے معاشی مفادات سے ہم آ ہنگ تھے۔ کیونکہ بیمفادات وسیع تر کلال معاشی کامیابی کے ساتھ ہم آ ہنگ تھے،لہٰداانگستانا ٹھارویں صدی کے آغاز تک معاشی کامیابی کی بہتر پوزیشن میں تھا۔ یہ بات محض اتفاقی نہیں ہے کہ یہ ٹھیک ٹھیک یہی جگہ اور یہی وقت تھا، جب وہ جہاں جدید معیشت.....اورشنعتی انقلاب.....جلد ہی نمودار ہوئے۔

خصوصیات نے مل کر ڈچ معیشت کوآ گے بڑھایا۔اول، ڈچ قوم کوتح یک اصلاح کلیسا ہے بل ہی ایک برتری حاصل تھی۔1500 تک،زیریں ممالک میں باقی ماندہ پورپ کی نسبت شہرزیادہ ترقی کر چکے تھے،اس طرح کہاُن کے کارکنوں کا ایک بہت بڑا حصہ زراعت سے باہر کام کررہاتھا۔ یہ جزوی طور پر اُس تر قی کا نتیجہ تھا جو ڈچ ، قرونِ وسطیٰ کے اواخر میں حاصل کر چکے تھے۔ جدید آبیاثی کی تکنیکوں اور کھاد کے بہت زیادہ استعال کا نتیجہ زائدخوراک کی شکل میں نکلاجس نے شہری آبادی کوخوراک فراہم کی۔ (24)شہروں میں،مز دوروں اور کاریگروں کے معاوضہ جات انگلتان ہےا گرزیادہ نہیں تھے،توان کا مقابلہ ضرور کرتے تھے اور باقی ماندہ پورپ میں معاوضوں کی نسبت زیادہ تھے۔(25) واضح طور مرمختص شدہ اور لا گو کئے ہوئے حقوق ملکیت نے بڑی بڑی سر مابہ کی منڈیوں کو تقویت دی، ڈچ جہاز اور تاجر تجارت پر چھاتے ہوئے تھے، اور غیر زرعی سرگرمیوں کا رُخ تقریباً مکمل طور پر بین الاقوامی مار کیٹوں کی طرف تھا۔ (26)

253

ان پیشرفتوں کی بہت ہی وجوہات تھیں۔ایک وجہ بتھی کہ، زیریں ممالک کے برگنڈی حکمرانوں نے تاریخی طور پراجارہ داری کی مراعات اورساتھ ہی ساتھ گلڈاور تجارتی پابندیوں کی حوصلة شکنی کی، جوسب کی سب قرونِ وسطی کی پور پی معیشتوں کے راستے میں رُ کاوٹیں تھیں۔ (27)غالبًا زیادہ اہم بات سے ہے کہ نفاذ جا گیرداری زیریں ممالک میں قرونِ وسطی کے پورپ کے دوسرے علاقوں کی نسبت کم تھا۔ اتنا پہلے جتنا کہ بارھویں اور تیرھویں صدیوں میں زمین کی بحالی اور نئے علاقوں کی نوآ بادیات سازی نے دولتمند زمینداروں کو، کسانوں کو جا گیردارانہ چنگلوں سے آزاد کرنے برمائل کیا، اور اس طرح اُنہیں اپنی زمین کے چھوٹے گلڑے بٹے یدے کرکاشت کرنے کی ترغیب دی (28) یہ ٹھیک ہے اشراف کے ایک چھوٹے جا گیردار ھے کا قرونِ وسطی کے اواخر میں سیاسی زندگی پرغلبہ تھا،لیکن اُن کے جھوٹے حجم اور مرتکز اختیار نہ ہونے ،شہری معاشی اشرافیہ کو، پورپ میں کسی اور جگہہ کی نسبت یہاں حکومت میں اپنی زیادہ اہمیت حاصل کرنے کا موقع دیا ( 29 )اس کا نتیجہ بہتھا کہ 1500 تک، ڈچ کاروباری شہر سیاسی اور معاشی طوریرا ہمیت اختیار کر چکے تھے۔(30)

ڈچ برتری کامطلب یہ تھا کہ ایک سنہری دور سولھویں یا سترھویں صدی میں واقع ہو

سكتا تها،خواه نيدرلينڈز ميں تحريك اصلاح كليسا كاغلېه نه بھى ہوا ہوتا۔تا ہم دوسرے حقائق بيرظا ہر کرتے ہیں کہ شہری دورکسی بھی طرح ایک یقینی چیز نہ تھی۔ پہلی اورا ہم ترین چیز یہ ہے کہ یہ جنوبی نیدرلینڈز تھا۔ جہاں برتری زیادہ واضح تھی، کیکن اصل سنہری دور شالی نیدرلینڈز میں واقع ہوا۔ سنہری دور سے پہلے، کیڑے،مسالہ جات، دھاتوں اور چینی میں بھریور تجارت جنوبی نیدرلینڈز کے شہروں ملیمش اور باربینٹ میں مرکوز تھی .....انہی چیزوں کی تجارت تھی، جوآ خرکارسترھویں ۔ اورا ٹھارویں صدیوں میں ڈچ جمہوریہ کی معاشی زندگی پر جھا گئی۔ شالی نیدرلینڈز بھریورتجارت میں شامل نہیں تھا۔اس کی تجارت کم اہم بڑے جم والی اشیاء پر مشتل تھی، جیسا کہ مچھلی، غلہ، اور کٹری (31) لہذا جنوبی نیدر لینڈز اس بات کی برمحل مثال پیش کرتا ہے کہ جو ہوا تو نہیں لیکن ہوسکتا تھا۔ پیڈچ اُڑان کے وقت ایک معاشی کنگڑ انہیں بنا،اور بیآ خرکاراُ نیسویں صدی میں صنعتی ٹیکنالوجیوں کواپنانے میں ایک نسبتاً بہل کارثابت ہوا۔لیکن جدید دور کے اوائل میں بیایے شالی ہمسائے کے برنکس ایک معاثی قائد ہونے سے بہت دور تھا۔ یہ نتیجہ پہلے سے مقدر نہ تھا، اور سولھویں صدی تک در بعد، جنوبی نیندرلینڈز، شالی نیندرلینڈز کی نسبت کامیاب ہونے کی بہتر یوزیشن میں تھا۔ کیا یہ ایک اتفاق تھا کہ ڈی نے ہیانوی اور کیتھولک غلبے سے چھٹکارا یالیا، جبکہ جنوبی نیدرلینڈز ہیانوی ہیر برگ حکومت کے تحت کیتھولک رہا؟ کیا یہ اتفاق ہے کہ ڈچ سنہری دورایک الیی صدی میں واقع ہوا، جوتحریکِ اصلاحِ کلیسا کی طرف سے لائی ہوئی بڑی ادارہ جاتی تبدیلیوں اور پین ہے آزادی کی جنگ کے بعد آئی ؟

اس کتاب میں پیش کیا گیا ڈھانچہ بہرائے دیتا ہے کہ مجھن اتفا قات نہیں تھے،اگر جہ بہ ڈ ھانچہ ڈی معاملے پرانگلیسی معاملے سے مختلف انداز سے لا گو ہوتا ہے۔ دونوں میں ایک فرق سے تھا کہ جمہوریہ ڈچ بادشاہت نہیں تھی۔ ڈچ ریاستیں اقتدار میں شریک تھیں; کوئی مرکزی حکومتی تنظیم نہیں تھی ۔صوبوں کے ناظم اعلیٰ تھے،جنہیں سٹیڈ ہاوڈر (Stadhouder) کہاجا تا تھا، کیکن انتظام کے لحاظ سے وہ صوبائی یارلیمانوں کی نسبت کمزور تھا۔ ایک اورا ہم فرق یہ تھا کہ بغاوت ہے دوصدیاں بیشتر، ڈچ شہری معاشی اشرافیہ دیہاتی آقاؤں اور کلیسا کے زُمُما کی نسبت زیادہ طاقتور ہوگئی، کیونکہ شہری دولت اور معاثی سرگرمیاں ڈچ معیشت کا ایک روز افزوں اہم حصہ بن گیا۔ 32لہٰذاقبل ازتح یک اصلاح کلیسا کے کھلاڑی ڈچ سیاست میں بھی وہی تھے، جبیبا کہ

انگلتان میں تھے، اگر چہ اُن کی طاقتیں ایک دوسرے کی نسبت سے مختلف تھیں ; دونوں میں طاقت کلیسا، زمیندارا شرافیه اورشهری معاشی اشرافیه کے درمیان تقسیم شده تھی۔

بغاوت کے ابتدائی مراحل کے دوران ڈی سیاسی صورتِ حال ڈرا مائی طور پرتبدیل ہوگئی۔ اسی بغاوت نے خاص طور پر سٹیٹس جزل (States General) کومتاثر کیا جوانگلیسی یارلیمان کی مانندایک قانون سازاداره تھا،جس نےشہری،اشرافادر مذہبی اشرافیدکومختلف ڈج ریاستوں سے اکٹھا کیا۔ سٹیٹس جزل 1406 کووجود میں آئی ایکن 1572 سے قبل ہیبرگ کے ماتحت نسبتاً غیر فعال تھی،جس کا اجلاس زیادہ سے زیادہ سال میں ساٹھ دن ہوتا تھا۔ ہمیرگ کی ماتحتی ہیں، ندہب، فوج اور خارجہ یالیسی کے معاملات اس کی عملداری میں نہیں تھے۔ تاہم 1572 میں، بغاوت نے سٹیٹس جزل میں فعالیت کومہمیز دی۔اس وقت سے لے کر بعد تک،سٹیٹس جزل کا اجلاس اوسطاً سال میں 200 دن کیلئے ہوتا تھا، اور 1593 کے بعد یہ مستقل بغیر و قفے کے اجلاس میں رہی تھی (33) سٹیٹس جزل نے 1579 میں اپنے کردارکورسی شکل دی، جب اس نے اپنے آپ کو یونین آف اکڑیخٹ (Union of Utrecht) کے تحت دوبارہ، بطوراُن صوبول کے ایک نئے اتحاد کے رابطہ کارارادے کے، جنہوں نے بغاوت میں حصہ لیا۔ (34)اگر چہ یونین آف اٹر یخت ایک دفاعی اتحاد تھا، کیکن آخر کار اس نے سٹیٹس جزل کے کردار کو، ایک کلی طور پر یر وٹسٹنٹ رابطہ کاراورنی تشکیل شدہ جمہوریہ ڈج کیلئے ایک قانون سازادارے کے کردار کواور بھی مضبوط کردیا۔اس چیز نے اسے غیرملکی طاقتوں کے ساتھ گفت وشنید کرنے، معاہدات کوانجام تک پہنچانے، اپنے سکے ڈھالنے اور مرکزی حکومت کے اخراجات کومخضر کرنے کا اختیار دے (35) (

تح یکِ اصلاح کلیسا کے پھیلاؤ نے بغاوت کے ابتدائی مراحل میں ایک مرکزی کر دار ادا کیا۔ (36) تحریکِ اصلاح کلیسا نے زیریں ممالک میں 1520 کی دہائی تک اینے قدم جمالئے۔ اس وقت تک طباعت زیریں ممالک کے بہت سے شہروں میں پھیل چکی تھی ..... اینٹوری منطقی طور پر پورپ میں سرکردہ تجارتی شہرتھا .....اور پروٹسٹنٹ اینے پرو پیگنڈے کی طباعت مقامی طور پرکرتے تھے۔مقدس رومی سلطنت کے بہت سے جھے کی مانند تج یک اصلاح کلیسامطبوعہ مواد کے ذریعے بنیاد سے اوپر کی طرف پھیلی ، بجائے اوپر سے پھیلنے کے جبیبا کہ

انگستان میں ہوا۔لیکن اس کے ابتدائی پھیلاؤ کے بعد ہیا نویوں نے تحریک کو کئی دہائیوں تک اسے تشدد کے ذریعے دبائے رکھا۔ حاراس پنجم نے ، جوبطور ہسانوی بادشاہ اور مقدس رومی شہنشاہ دونوں کے خدمات انجام دے رہاتھا، کتابوں پر یابندی لگائی، وعظوں کواورلوتھر کی تحریروں کوروکا (37) کاسینکڑوں کتابوں کے جلانے کا حکم دیا، 1522 میں ایک ریاست کے تحت باز پُرس کا حکم دیا،اور برسلز میں 1523 میں دُنیا کے پہلے پروٹسٹنٹ شہید کوجلا کرموت کے گھاٹ اُتر وایا۔بطور کل ہسیانوی نے 2000 پروٹسٹنٹ کوموت کے گھاٹ أتارا۔ (38)

یہ واقعات سولھویں صدی کے نصف آخر کے واقعات کا اہم پیش خیمہ تھے۔ 1550 کی د ہائی تک مختلف جگہوں نے ہسانوی باد شاہت کو، باوجودنئ دُنیا سے سونے اور حیاندی کے بہاؤ کے، ایک نازک صورتِ حال میں لاکھڑا کیا۔اس کے جواب میں، اُنہوں نے زائد محصولات کیلئے نیدرلینڈز کا رُخ کیا، ٹیکسوں کو بڑھاتے ہوئے اور قرضوں کی واپسی میں نا کام ہوتے ہوئے۔ بلاتعجب اس چیز نے بغاوت کے بیجوں کی آبیاری کی۔فلپ دوم، حارکس پنجم کے بیٹے کی طرف سے کیلوینسٹوں کوتل کرنے اور کیلوینسٹوں کی عبادت پر یا بندیاں لگانے کیلئے مزید پُکاروں نے، 1560 کی دہائی میں بغاوت کے پہلے مرحلے کو چنگاری دکھانے میں مدو دی۔ کیتھولک کلیسا نے کیتھولک ہسیانو یوں کی طرف داری کی ..... جو' سیجے کیتھولک مذہب کےمحافظ' ہونے کا دعویٰ كرتے تھے.....اوراس طرح اُن لوگوں كيلئے جن كا بغاوت ميں معاثى مفادتھا، كليسا كومعاشى اور ندہبی جبر کے ایک آلہ کار کے طور پرپیش کرنا آسان ہوگا، نتیجة ، بغاوت کے ابتدائی سالوں میں شالی نیدرلینڈز میں کئے جانے والے اولین اقدامات میں کلیسا کے اخراج اوراس کی دولت کی ضبطی شامل تھے۔ کیتھولک مخالف تشدد کے حملے عام ہو گئے ،اور ہنگامہ کاروں نے کیتھولک آ ثار کو تباه كرديا جن كوتو بها كي چيزين سمجها جاتا تھا۔ليكن اس بغاوت سے نقصان أٹھانے والے صرف كيتھولك ہى ند تھے۔ بہت سے اشراف اور گلا كى تحفظ يافة صحت ل نے اپنے مقدرول کو کیتھولک ہسیانوی حکومت کے بلڑے میں ڈال دیا .....اوراس طرح اپنے حتمی نقصان کو آواز

شہری اوگ بغاوت کے پیچھے قوتِ محرکہ تھے، اور اُنہوں نے ہیانویوں سے آزادی کا کئی اسباب کی بنایر فائدہ اُٹھایا۔اول، پروٹسٹزم، تاجر برادری میں جنوبی نیدرلینڈز میں تیزی سے سااثر ورسوخ کھودیا تھا۔''

ڈی ورائز اور وین ڈیر واوڈ (صفحہ 168) آگے بڑھتے ہوئے بیرائے پیش کرتے ہیں کہ بیتبدیلیاں تحریکِ اصلاح کلیسا کے جمہور بیڈ چ میں آنے کا براہِ راست نتیج تھیں:۔

''تح یکِ اصلاحِ کلیسا کے بغیر سیاسی تعلقات اس قدر مضبوطی سے شہروں کے حق میں تبدیل نہ ہوتے اور سیاسی ڈھانچے میں بیاس تبدیلی نے ایک ایسی ریاست کو بنیادی مضبوطی عطا کی ، جس میں ثابی خاندان کے اہداف عام طور پر اُن اہداف کے تابع رہتے جوایک شہری نائب السلطنت اشرافیہ کے ہوتے ، جومعاشی مفادات کے بارے میں اپنی حساسیت کوکی طور پر بھی بھی خیر یا دنہ کہتی ۔''

پیم کات ڈچ ریاست ذی لینڈ میں بہت نمایاں پر واضح تھے جہاں ڈی ورائیز اور وین ڈیر واؤ (صفحہ 8-507) وضاحت کرتے ہیں:

بغاوت کے بعد شہری معاشی اشرافیہ کے عروج نے اُس طریقے کو بدل دیا جس میں حکومت اپنی مالیات کا انظام کرتی تھی۔ 1572 میں سٹیٹس جزل کے اپنا پہلا'' آزادانہ' اجلاس منعقد کرنے کے بعد، غالب شہری مفادات نے ٹیکس کے بوجھ کے زیادہ منصفانہ صے کو مختلف صنعتوں اور شہری اور دیہاتی علاقوں میں عائد کر دیا۔ 1574 سے پہلے شہری زیادہ تر ٹیکس اداکرتے تھاور صرف چنداشیا پڑئیس عائد ہوتا تھا، جیسا کہ بیئر، شراب اور کو کلے پر (41)۔ 1574 میں ٹیکس کی صرف چنداشیا پڑئیس عائد ہوتا تھا، جیسا کہ بیئر، شراب اور کو کلے پر (41)۔ 1574 میں ٹیکس کی حامل اشیا کی تعداد بڑھ گئی اور شہری اور دیہاتی مفادات نے ٹیکس کے بوجھ کا ایک زیادہ مساوی حصہ اداکیا۔ یہ بات جیرت انگیز نہیں ہے۔ اس بات کے پیشِ نظر کہ اس سے پہلے شہری معاشی اشرافیہ وفاقی ٹیکس کے بل کی ایک غیر متناسب مقدار اداکرتے تھاس وسیع شدہ ٹیکس کی بنیاد کے معاشی معاشی معاشی متازیدہ کے بعد فی فرد بہت زیادہ ٹیکس جمع کرسکتی تھی۔

پھیلا، لہذا بہت سے جنوبی تاجر، جبر اور اپنی جائیداد کی ضبطی سے بیخے کیلئے شالی نیررلینڈ زمنتقل ہوگئے۔ دوم، پروٹسٹوں کے بارے میں ہیانوی پالیسی اُن غیر ملکی تاجروں کے ساتھ تعلقات، جو پروٹسٹنوں سے ہمدری رکھتے تھے، کیلئے خطرہ بن گئی۔ سوم شہر کے زُعما کیلئے تحریب اصلاح کلیسا کی جمایت کرنے میں براہ راست مالی ترغیب تھی: اس کی کامیابی سے شہروں اور صوبوں نے وسیع کلیسائی جائیدادیں حاصل کیں۔ چہارم، جب ایک مرتبہ بغاوت شروع ہوگئی، تو اب اس کے کلیسائی جائیدادیں حاصل کیں۔ چہارم، جب ایک مرتبہ بغاوت شروع ہوگئی، تو اب اس کے ناکام ہونے کی صورت میں شہریوں کی شہریت اور معاشی خود مختاری کی سہولیات داؤ پر لگ جائیں۔ پنجم اور اہم ترین بات، کہ اس بغاوت نے شہری اشرافیہ کو شیٹس جزل کے اندر سیاسی بالادستی عطاکی۔

تحرک اصلاح کلیسا نے شہری معاشی اشرافیہ کو قدیم اشراف کے محافظ اور کلیسا کے خلاف اکھ کھڑے ہونے کیلئے ، ضروری محرک ، شکایات اور پرو پیگنڈا مہیا کیا۔ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ مذہب کا بغاوت میں کر دار نسبتاً کم ہوتا گیا; جب ایک مرتبہ ہسپانو یوں کے ساتھ ابتدائی بنگ کامیاب ہوگئی، تو معاشی اور سیاسی محرکات زیادہ اہم ہوگئے۔ (40) تاہم ، جیسا کہ انگلستان میں ہوا ہم کے کامیاب موٹی اور سیاسی محرکات زیادہ اہم ہوگئے۔ (40) تاہم ، جیسا کہ انگلستان میں ہوا ہم کی اصلاح کلیسا سے حاصل ہونے والی ادارہ جاتی تبدیلیاں آخر کار بہت اہم ثابت ہوئیں .....ان واقعات نے ڈراہائی اور مستقل طور پر طاقت کو مذہبی حاکمیت سے معاشی اشرافیہ کی طرف منتقل کر دیا۔ ڈی جمہور یہ میں، نتائج انگلستان کی نسبت بھی زیادہ واضح تھے۔ انگلستان کے بعد بھی زمیندار اشرافیہ نے اپنی بہت سی طاقت کو بحال کر اشرافیہ نے بغاوت کے بعد اپنی بہت می طاقت کو دی۔ لہذا بغاوت کی حتمی کامیا بی کامطلب بیتھا کہ ڈی معاشی اشرافیہ نے ایس سیاسی طاقت حاصل کر لی جو یورپ میں کسی بھی اور کھکہ کی، نسبت بے مثال تھی۔ اس مگتے پر، جین ڈی ورائیز (Jan de Vries) اور آیڈوین ڈیرواؤڈ (Jan de Vries) (معاسل کر کے بیں کہ بغاوت:۔ دئیں سیتوں میں۔ اس نائی کی الی ت بلی مرمتنج مدئی ہوتا ہی کہ وہ بیات میں استدن میں۔ اس نائی گی کی الی ت بلی مرمتنج مدئی ہوتا ہیں کہ بغاوت:۔ دئیں سیتوں میں۔ اس نائی گی کی الی ت بلی مرمتنج مدئی ہو اسی صور یہ حال کی سیتوں میں۔ اسی نائی گی کی الی ت بلی مرمتنج مدئی ہو اسی صور ہو حال

''صوبائی ریاستوں میں سیاسی نمائندگی کی ایسی تبدیلی پر متنج ہوئی، جوالیی صورتِ حال سے جس میں بغاوت سے پہلے شہروں کواشراف اور (عام طور پر ) اہلِ کلیسا کے ساتھ طاقت کوتشیم کرنا پڑتا تھا، ایک الیسی صورتِ حال میں جس میں بغاوت نے اہلِ کلیسا کورسی سیاسی طاقت سے خارج کردیا تھا اور اشراف نے (جن میں سے بہت سے تاج اور کلیسا کے وفا دارر ہے ) اینا بہت

کیونکہ یہ چھوٹے انتہائی غیر مرتکز ٹیکس کے علاقوں کو استعال کرتی تھی۔اوراس کا اوسط ٹیکس کا بوجھ جو بغاوت کے شروع میں آمدنی کا حمد فیصدتھا، بڑھ کر 1630 تک بیس فیصد تک ہو گیا۔اس بات کے پیشِ نظر کہ آبادی اور فی کس مجموعی قومی پیدادار بلند ہور ہی تھیں، اس دور میں مجموعی ٹیکس کے محصولات دھاکہ خیز انداز سے بڑھے۔ (42) ٹیکس کے محصولات میں اضافے نے ڈچ حکومت کو کم شرحوں پر قرض حاصل کرنے کا موقع دیا، کیونکہ سر مایہ کارایک تحفظ محسوں کرتے تھے یہ حکومت کے اندراُنہیں واپس اداکرنے کی صلاحیت ہے۔ لہٰذا ایک مثبت رقبل کی قوس اُ بھری، ڈچ حکومت کی اضافہ شدہ مالی صلاحیت نے زیادہ محصولات کے حصول کی گنجائش پیدا کی اور محصولات نے کاروبارکومزیدتح یک دی۔ جوالی طوریرزیادہ کاروباری محصولات نے ٹیکس کی بنیاد کومزید بروهایا اور قرض لینے کے نقصان کو کم کیا۔ پیخصوصیات ایک دوسرے کو تقویت پہنچاتی ہیں جس نے ڈی چسنہرے دور کے ستر هویں صدی کے آخرتک قائم رہنے کی گنجائش پیدا کی۔

ڈچ معاملے کے کئی ایسے پہلو تھے، جن پراس کتاب میں پیش کئے گئے ڈھانچے کا اطلاق نہیں ہوتا۔حقیقت میں کوئی مرکزی ڈچ'' بادشاہ''نہیں تھا; سٹیڈ ہارڈ رکے پاس انگریز ،فرانسیسی یا ہسانوی ہادشاہ کی طاقت نہیں تھی۔ کیکن گزشتہ ابواب میں پیش کئے گئے بنیادی خیالات صحیح میں: جو چیزاہمیت رکھتی ہےوہ ،معاشی اشرافیہ کی طاقت بمقابلہ مذہبی حاکمیت ، زمینداراشرافیہ،فوج اور طاقت کے دوسرے ذرائع ہے۔انگلیسی معاملے میں، معاشی اشرافیہ کی مقابلاتی طاقت اہمیت ر گفتی همی، کیونکه وه اس اتحاد کا حصه تھے، جو بادشاہ کو حکمرانی کی توسیع دیتا تھا،اوراُ ہے اینے انتظامی اختیارات کواس طریقے پر استعال کرنے کی ترغیب دیتا تھا: جواُس کے مفادات سے مطابقت ر کھتا ہو .....تح یک اصلاح کلیسا کے بعدانگلیسی معاشی اشرافیہ کی بہتر پوزیشن نے بالواسط طور پر کاروباری نتائج کوبہتر بنایا، کیونکہ اس عمل نے اُن تر غیبات میں تبدیلیوں کے ذریعے کام کیاجن کا سامنا بادشاہ کوتھا۔ ڈچ معالمے میں، زہبی، فوجی، معاشی اور زمیندار اشرافیاؤں کے امتزاج نے مل کرانتظامی طاقت کوآپس میں تقسیم کیا،لہٰذا معاشی اشرافیہ کی اضافہ شدہ طاقت ، مذہبی اور زمینداراشرافیه کی قیمت یر،معاشی نتائج کی براوراست بہتری پر فتج ہوتی۔

کتاب کا ڈھانچہ بدرائے دیتا ہے کہ معاشی اشرافیہ کی طرف اضافہ شدہ سیاسی طاقت کی تبدیلی ایسے قوانین اور پالیسیول پر منتج ہوتی ہوگی، جنہوں نے کاروباری سرگرمیوں کی سطح کو

بڑھایا ہوگا۔ غالبًا اس کی مشہور ترین مثال سٹیٹس جزل کی طرف سے یونا یَٹٹد ایسٹ انڈیا کمپنی (VOC) اور ویسٹ انڈیا تمپنی (Wic) کا قیام تھا..... یہ اجازت نامے کی حامل مشتر کہ سرمایہ كمينيان تقيس، جنهين رياست كي پُر زور پُشت پناہى حاصل تقى ..... جواُس وقت ايك انقلا تى نظيمى شکل تھی۔وی اوسی اور ڈبلیوآئی سی کے اجازت ناموں میں ایک بڑے پمانے بر تجارتی اور فوجی مهمات کا تصور شامل تھا، جن کا ہدف ڈچ معاشی اورغسکری طاقت کو پوری دُنیا میں توسیع دینا تھا۔ اگرچہان کمپنیوں نے کسی حد تک آزادی کو برقرار رکھالیکن بیسفارت کاری کرنے، معاہدات یرد شخط کرنے ،اتحاد بنانے ،اسلح مہیا کرنے ،اور قلع قبیر کرنے کیلئے سٹیٹس جزل پر بھاری انحصار کرتی تھیں۔ (43)ان کمپنیوں میں تصص نے ایک بھاری ثانوی مارکیٹ کے جنم میں سہولت کاری کی ،جس نے جوابی طور پرائیمسٹر ڈیم کوسترھویں صدی کے آغاز کی دُنیا کی سرکردہ سر مائے گی مارکیٹوں میں ہے ایک بنادیا۔ (44) (ایمسٹر ڈیم میں )سترھو س صدی کے آغاز میں وی اوسی اور ڈبلیوآئی سی کے حصص کی فراہمی کے نتیجے میں،ایمسٹر ڈیم میں پہلی''جدید'' مارکیٹ برائے مستقبل اورانتخابات قائم ہوئی۔(45)

معاشی اشرافیه،مقامی سیاست برجهی حاوی هوگیا، جهان،شهرانفرادی طور برایسی پالیسیون کو اختیار کرنے میں آزاد تھے جو کارباور کیلئے نفع مند ہوں۔ بہت سے شہروں نے عوامی بہتری کی چیزوں میں سرماں کاری کی جیسا کہ نہروں اوراندرونِ ملک ذرائع نقل وحمل میں۔ 1660 کی د ہائی تک ڈچ قوم کے ہاں پورپ کی سب سے زیادہ فعال اندرونِ ملک کی نقل وحمل تھی۔اگر چہ بعض اوقات نجی یارٹیاں بھی ان اشیاء میں رقوم فراہم کرتی تھیں کیکن سٹیٹس جزل اُن کی دیکھ بھال میں اہم کردار ادا کرتی تھی۔ ذرائع نقل وحمل میں بہتری کا جمہوریہ ڈچ کو، خاص طور پر الیمسٹرڈیم کو،سترھویں صدی کی بین الاقوامی تجارت کا مرکز بنانے میں اہم کردارتھا۔ (46) شہروں نےغریبوں کی مدد کا کنٹرول بھی سنجال لیا۔جس سے وہ کارکن غریب لوگوں اور عارضی طور یر بیروزگار ہونے والوں کو مددفراہم کرتے تھے۔سترھویں صدی میں جمہوریہ ڈج میں آنے والے بے شارلوگوں نے ، بیرائے دی کہ ڈچ قوم کے غریبوں کی مدداور خیراتی نظام انتہائی موثر اورانسانی ہمدردی بیمبنی تھے، یہ نسبت باقی ماندہ پورپ کے (47) تح یک اصلاح کلیسا نے مز دوروں کی مارکیٹ کو بھی زیادہ براہ راست انداز سے متاثر کیا: کیلوینسٹ کلیساؤں نے اُن تمام

|     |     | /•-/   | <del>-</del> | •            |
|-----|-----|--------|--------------|--------------|
| 1.1 | 14% | 18,000 | 7,500        | اين خوى زن   |
| 1.6 | 68% | 18,000 | 5,000        | داہیگ        |
| 0.6 | 67% | 15,000 | 9,000        | گاوڈا        |
| 0.9 | 90% | 14,000 | 7,000        | <i>ہور</i> ن |

ذريعه: اسرائيل (1995 صفحه 328)

حقیقی معاوضہ جات میں بہتیز اضافہ بڑی صدتک پیداواریت میں بہتر یوں کی وجہ سے تھا۔
بلاشبہ جمہوریہ، سرھویں اورا تھارویں صدیوں کے بیشتر حصے تک سب سے زیادہ پیداواری یور پی
معیشت تھی۔ (50) بغاوت کے دوران، ڈچ شہروں نے جنوبی نیدرلینڈز سے اعلیٰ مہارت یا فتہ
کارکن بھرتی گئے، جو جمہوریہ کے نسبتاً محفوظ تر پناہ گا ہوں کی تلاش میں جنوب کی طرف بھاگ گئے
سے نقل مکانی، ڈچ جمہوریہ میں ''امیر تجارت'' کو لے کرآئی; فلیمش متقش کیڑے کے پارچہ
باف اور ماہرا بیمسٹرڈ بیم، لیڈن، گاوڈا، مُدل برگ اور ڈیلف کی طرف ہجرت کر گے تا کہ اپنی
مصنوعات کو دوبارہ قائم کرسکیں، وہ'' نئے پارچہ جات' جوائمہوں نے تیار کئے، ڈچ سنہرے دور
کے خاص صنعتی مصنوعات تھیں۔ ( 1 5) پروٹسٹنٹ جرمن بھی پُرتشدہ تمیں سالہ جنگ
کے خاص صنعتی مصنوعات تھیں۔ ( 1 5) پروٹسٹنٹ جرمن بھی پُرتشدہ تمیں سالہ جنگ
کافتہ کارکنوں کی تعداد میں مزیداضا فیکر دیا۔ ڈچ قوم نے دوسرے شعبوں میں بھی برتری حاصل
کی۔ ڈچ ماسیلیاتی انجنیر کی اور قلعہ بندی اور بندرگا ہوں کی تعمیر، سترھویں صدی میں یورپ کے
اضافہ شدہ طلب کی وجہ سے۔ دروی

سنہرے دورنے بین الاقوامی مار کیٹوں میں اشیااور پیداواری عوامل کے سلسلے میں ڈج غلبے کے ظہور کامشاہدہ کیا سر مایدوافر تھا،اور سود کی شروح کم رہیں، جس نے ڈچ صنعت اور کاروباری تنظیم کو اُبھارا۔ آسان انتقال ملکیت وانقال جائیداد کی گنجائش پیدا کرنے والے حقوق مالیت نے ڈچ مز دوروں کی مارکیٹ کوسہارا دیئے رکھا،اورنقل وحرکت کوایک ایسے طریقے سے سہولت دی جو انگلتان میں بھی نہیں دیکھا گیا۔ (53) سنہرے دور کے اختتا م تک ڈچ جمہوریہ ایک سرکردہ

ولیوں کے ایّا م کوخم کردیا، جو کیتھولک کلیسا کی طرف سے پروان چڑھائے گئے تھے، اور اس طرح کام کے سال میں 15 فیصد کا اضافہ کردیا۔ (48)

261

ان اقد امات کی وجہ ہے، ڈچ معیشت بغاوت کے بعد بہت ترتی کر گئے۔ حقیقی معاوضہ جات جات ڈچ جمہور یہ میں باقی ماندہ یورپ کی نسبت بہت تیزی ہے بڑھنے گئے، حقیقی معاوضہ جات نیر لینڈ زاور انگلتان کے نبتاً خوشحال جنو بی علاقوں میں بھی اُنیسو یں صدی کے آغاز تک یکسال نہ ہو سکے۔ اس عرصے میں ڈچ آبادی دُگنا ہے بھی زیادہ ہوگئی اور دیہا توں سے شہر بننے کی شرح جو 1525 میں 32-31 فیصد تک ہوگئی۔ دوسب سے زیادہ شہر رکھنے والے صوبوں ہالینڈ اور ذی لیند میں، متعدد شہروں کے اضافے کی شرمیں، پوری بغاوت کے دوران، ایک فیصد سالانہ سے زیادہ تھیں، جو کہ قبل جدید دور میں ایک فیر معمولی تعداد ہے اور زیادہ تر ڈچ شہروں میں فیر معمولی طور پر زیادہ معاوضہ آبادی کا ایک چوتھائی ایسے شہروں میں رہتی تک می تعداد سے انگلتان میں بھی اُس وقت تک بے تعداد دس میں سے ایک سے بھی کم تھی۔ 140 نیسویں صدی کے وسط سے انگلتان ڈچ جمہور ہے کے دس میں سے ایک سے بھی کم تھی۔ 149 نیسویں صدی کے وسط سے انگلتان ڈچ جمہور ہے کے سئم ہے دورکی شہرکاری کی شرح تک نہ بھنچ سکا۔

جدول 7.3: 1647-1570 وجناوت كدوران باليند اور ذى ليند مين شهرى آبادى مين اضافه

| فی سال% تبدیلی | 1647    | 1570   |                |
|----------------|---------|--------|----------------|
| 2.02%          | 140,000 | 30,000 | ائيمسٹر ڈيم    |
| 1.82%          | 60,000  | 15,000 | لیژن           |
| 1.35%          | 45,000  | 16,000 | بإركيم         |
| 1.44%          | 30,000  | 10,000 | مڈل برگ        |
| 1.91%          | 30,000  | 7,000  | روٹر ڈیم       |
| 0.53%          | 21,000  | 14,000 | <b>ۇيل</b> فىك |
| 0.90%          | 20,000  | 10,000 | ڈ ورڈ ریخٹ     |

سرمایے کا مرکز بھی تھا۔اس طرح کہ ایمسٹر ڈیم ہمسکات ادائیگی کیلئے بورپ کا بنیا دی حساب خانہ تھا۔ تجارت اور مالیات میں جمہوریہ کی مرکز بنادیا۔ جس نے جوابی طور پراس کی مرکز کی معاشی حیثیت کواور بھی مضبوط بنادیا۔ (54)

263

لیکن ڈچ کی کامیانی ہمیشہ رہنے کیلئے مقدر نہیں تھی۔ اُن میکا نیول نے جنہوں نے اسے ا يك معاشى أرَّان دى، لا زمي طور براس أرَّان كو بميشه كيليَّ قائمُ نہيں ركھتا تھا۔ سنہرا دورا يك صدى سے کچھزیادہ عرصے تک رہا، جس کے بعد انگلتان ڈچ جمہوریہ سے آگے نکل گیا۔ 1670 کی د ہائی کے بعد، شہرکاری اور آبادی میں اضافہ رُک گئے یا پیچھے کی طرف مُڑ گئے جیسا کہ فی کس آمدنی کے ساتھ بھی ہوا .....اگر چہوہ باقیماندہ پورپ کی نسبت پھر بھی زیادہ ہی رہے۔نیدرلینڈز صنعت کاری میں بھی تاخیر کا شکار رہا: بلجیم، جوڑچ بغاوت کے بعدایے شالی ہمسائے سے پیچیے رہ گیا، نے صنعت کاری جلدی کرلی ،اورآ خرکار نیرر لینڈز سے پیداوار اور دولت میں آ گے نکل گیا۔ (55) نیدرلینڈز کی صنعت کاری کی نسبتاً مُنستی کی ایک دجہ پیٹھی کہ بیایی ہی کامیابی کا شکارتھا: ''سنہرے دور'' کی صدی کے دوران معاشی خصوصی مفادات ظہوریذیر ہوئے۔اس کا تتيجها يسصنعتي ضوابط تھے،جنہوں نے نو واردوں كيلئے رُكاوٹيس پيدا كيں۔ايسے حفاظتي اقد امات تھے، جنہوں نے غیرملکی مارکیٹوں تک رسائی کم کردی۔ اُمراشاہی کی حکمران اشرافیہ دوسرے معاشرتی گرویوں سے کٹ گئی،اورایک قدامت برستانہ ٹیس کا نظام، جوصرف ٹیکس کے ایک مخضر طقے کے مفادات کو پورا کرتا تھا۔ (56) اگر چہان مفادات نے سنہرے دور کے پہلے جھے میں ڈ چ معیشت کی اچھی خدمت انجام دی،لیکن اُن میں صنعتکاری سے پیداشدہ تخلیقی تباہی کورو کئے کی ترغیب یائی جاتی تھی۔

تاہم ، سنہرے دور کے درمیان ڈچ معیشت کی ترقی نے نیدر لینڈزکوایک ایسی پوزیشن میں لاکھڑا کیا، جہاں اگر چہ بیصنعتکاری میں پیچھےرہ گیا، لیکن بیا تھارویں صدی تک یورپ کی سب سے زیادہ پیداواری معیشت رہا، اوراً نیسوین صدی کے اختتا م تک دوسری صنعتی معیشتوں کے ساتھ مثبت انداز سے مقابلہ کرتا رہا۔ (57) زیادہ برمحل بات بیہ ہے کہ، بیہ حقیقت کہ نیدرلینڈز; صنعتکاری میں تاخیر کا شکار رہا، اس کتاب کے بنیادی استدلال کی نفی نہیں کرتی ۔ یہ کتاب اُن مختلف ادارہ جاتی میکانیوں پراپی توجہ مرکوز کرتی ہے۔ جنہوں نے جدید معاشی ترقی کو

مغربی یورپ کے بعض حصوں اور مشرقِ وسطی میں ممکن یا ناممکن بنایا۔ ستر ہویں صدی تک، نیدر لینڈز واضح طور پر ایک الی راہ پر پڑچکا تھا جس پر جدید معاشی ترتی ممکن تھی۔ اور بیر تبدیلی بغاوت اور تحریکِ اصلاحِ کلیسا سے بیدا ہونے والے ڈچ اداروں میں وسیع تبدیلیوں کے نتیجے میں بیدا ہوئی۔ ڈچ نے اس راستے کو انجام تک پہنچتے ہوئے کیوں نہ دیکھا، بیدا یک کلی طور پر مختلف مطالعے کا موضوع ہے۔

#### جديد معيشت كنقيب

1500 میں، یہ چیز بالکل واضح نہیں تھی کہ اگلی چارصد یوں کی محاشی وُنیا اپنا مرکز، شالی مغربی یورپ کی دوچھوٹی اقوام میں پائے گی۔لین سولھویں صدی انگستان اور ڈچ جمہور یہ میں بڑی ادارہ جاتی تبدیلی کی صدی تھی .....دونوں نے تح یکِ اصلاح کلیسا کو قبول کیا ......انگستان میں ہنری ہشتم نے تح یکِ اصلاح کلیسا کو شاہی خاندانی اسباب کی بنا پراسے لا گوکیا، جبکہ ڈپ تح یک اصلاح کلیسا، ہیپانوی اقتدار کے خلاف بغاوت سے گہر ہے طور پر گندھی ہوتی تھی۔ تح یک اصلاح کلیسا، ہیپانوی اقتدار کے خلاف بغاوت سے گہر ہے طور پر گندھی ہوتی تھی۔ اگر چہ دونوں اقوام کی مخصوص تواریخ میں اختلافات سے لیکن دونوں میں ایک بہت اہم مثابہت تھی: تح یکِ اصلاح کلیسا کی قیمت پرسیاسی مثابہت تھی: تح یکِ اصلاح کلیسا کی قیمت پرسیاسی طاقت حاصل کی، اس سے بیدا ہونے والے ادارہ جاتی انظامات نے ایک ایسے ماحول کو پروان چڑھایا جہاں کاروبار دوست پالیسیاں ایک معمول تھیں، انگستان میں پارلیمان میں معاشی مفادات کوکلیسا اور تاج کے مقابلے میں زیادہ اہمیت حاصل تھی، جبکہ جمہور یہ ڈچ میں، معاشی مفادات کوکلیسا اور تاج کے مقابلے میں زیادہ اہمیت حاصل تھی، جبکہ جمہور یہ ڈچ میں، شہری معاشی اشرافیہ روزافروں، قومی اور مقامی سطح پرسب سے زیادہ اہم سیاسی پالیسی سازوں میں شہری معاشی اشرافیہ روزافروں، قومی اور مقامی سطح پر سب سے زیادہ اہم سیاسی پالیسی سازوں میں شہری معاشی اشرافیہ روزافروں، قومی اور مقامی سطح پر سب سے زیادہ اہم سیاسی پالیسی سازوں میں شار ہونے جارہی تھی۔

1600 تک، اس ادارہ جاتی تبدیلی نے انگلتان اور جمہوریہ ڈچ میں توانین اور پالیسیوں کو متاثر کیا۔ یقیناً دونوں اقوام میں بُرائیاں باقی رہیں، اس بات کویقینی بنانے کیلئے کہ تبدیلی باقی رہیں، اس بات کویقینی بنانے کیلئے کہ تبدیلی باقی رہیں، اس بات کویقینی بنانے کے جمہوریہ میں سپین کے ساتھ اس سالہ جنگ ۔ اور ادارہ جاتی تبدیلی نے مستقل معاشی غلبے کی ضانت نہ دی: ڈچ جمہوریہ نے اپنی عالمی معاشی برتری کو اٹھارویں صدی میں انگلتان کے ہاتھوں کھودیا، اور انگلتان نے اپنی برتری کو بیسویں صدی میں رہاستہائے متحدہ کے ہاتھوں کھودیا۔ لیکن مکتہ بنہیں ہے اُن دوسری قوموں کے برعکس جنہوں نے بھی عالمی معیشت پرغلبہ حاصل کیا، ڈچ جمہوریہ اور

انگلتان کی طرف سے لائی جانے والی معاثی وُنیا واضح طور پرجدید تھی۔ای طرح کو توانین اور پالیسیوں پر اختیار روز افزوں طور پر ، فوجی اور مذہبی اشرافیاوُں کی بجائے غیر مرکز معاثی اور سیاسی اشرافیاوُں کے بجائے غیر مرکز معاثی اور سیاسی اشرافیاوُں کے قالب میں مرکز ہوگیا تھا۔اس بات کو بھینا کہ یہ کیسے واقع ہوااس قابل ہے کہ اس کا بیڑا اُٹھایا جائے ، کیونکہ اس کا حتی نتیجہ جدید معیشت تھی:۔ایک الیسی معیشت جس نے غربت کو کم کیا، تمام طبقات کے لوگوں کیلئے معیار زیست میں اضافہ کیا، اور ایک ایسے ماحول کو پروان چڑھایا جہاں مستقل ادارہ جاتی اور ٹیکنالو جیاتی تبدیلی بجائے ایک استثارے ایک معمول تھا۔

266

کامیاب ریاستوں کی تاریخوں کا بیدد کیھنے کیلئے تجزیہ کرنا کہ کیا سیح ہوا، ایک چیز ہے; ایسی ریاستوں کا تجزیہ کرنا جوبھی کامیاب تھیں لیکن آخر کار جامد ہوگئیں، بالکل ایک دوسری چیز ۔اگر عليحدہ سے تجزبيه کيا جائے، تو ويه بات واضح نہيں ہوتی۔ که''راستے پرمنحصر'' واقعات کاسلسلہ، جو انگلستان اور ڈچ جمہوریہ کی حتمی کامیابیوں کیلئے اس قدراہم تھا، واقعی اتنااہم تھا، جتنا کہ وہ تھا۔ اس بات کاسمجھنا بھی بالکل اتنا ہی ضروری ہے، کہ الیں ہی ادارہ جاتی تبدیلیاں دُنیا کے بہت سے حصوں میں کیوں واقع نہ ہوئیں .....خاص طور پراُن حصوں میں جوتار پخ کے کسی لمجے پر،ایک الیں معاثی یوزیشن میں تھے جہاں ایسی تبدیلیاں قابل عمل تھیں۔اس کتاب میں پیش کئے گئے استدلال اس بات کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ اسلامی دنیا.....اور قدرے کم تر حد تک، بعدازتح یک اصلاح کلیسا کی کیتھولک دُنیا میں ..... ندہبی جواز بخشی اقتدار کی اہمیت نے اس تسم کی کاروبار دوست تبدیلیوں کی حوصله شکنی کی جوانگلتان اور ڈچ جمہوریه میں دیکھی گئیں۔اُس زیادہ قدرو قیمت کے پیشِ نظر جو زہبی جواز بخشی اقتد ارکودی گئی ،مسلمان اور کیتھولک حکمرانوں کیلئے ، پیہ بات مہنگی اور غیر ضروری ہوتی کہ وہ معاشی اشرافیہ کے حق میں قوانین اور حقوق سے دستبردار ہوجاتے،اگلاباب بیظا ہر کرتا ہے کہ بیمنطق، کیتھولک سپین اورمسلمان سلطنتِ عثانیہ کے ادارہ جاتی اورمعاثی مقدروں پر بہت زیادہ روشنی ڈالتی ہے۔ جو کہ دوالی ریاستیں ہیں، جو 1500 سے معاثی اور فوجی طاقت ہیں ثال مغربی یورپ کا مقابلہ کرتی رہیں۔

جمود: سپین اور سلطنت عُثمانیه

(8)

## جمود: سپین اور سلطنت عُثما نیه

اگر سولھویں صدی کے وسط میں کسی باخبر شخص سے بیہ یو چھا جاتا کہ، اس وقت سے دو صدیوں بعد کونبی قوم تیز رفتار اور یا ئیدار معاشی ترقی کے ممل سے گزرے گی ، تو یقیناً انگستان کے بارے میں اندازہ نہ رگا تا،اورا گرچہ شایدوہ نیدرلینڈ ز کے بارے میں اندازہ لگالیتا،تووہ ترتی کے مرکز کے طور پر جدید دور کے بلجیم کی شاخت کرتا۔ زیریں ممالک بہرحال ہیانوی مقبوضہ علاقے تھے، لہذا ہسیانوی تجوریوں میں بہت زیادہ دولت اُنڈیلی جاتی ہوگی۔ بلاشبہ، دو بہت معقول اندازے، جوسیاسی جغرافیا کی حالات برمبنی ہوتے ، وہ ہسیانوی اورعثانی سلطنتوں کے بارے میں ہوں گے ۔ یہ دونوں سلطنتیں، منطقی طور بر سولھویں صدی کی دومضبوط ترین سیاسی وجود تھے ہیانوی سلطنت آج تک دُنیا میں پہنچائی جانے والی سب سے بڑی سلطنت بن گئی،جس میں ریاستہائے متحدہ کا بڑا حصہ، میکسیکو، وسطی امریکا، متعدد کریبین جزائر، جنوبی امریکا کا مغربی نصف، فلیائن، جنوبی اٹلی، زیریں ممالک اور مرائش کے کچھ حصے شامل تھے (دیکھئے شکل 8.1) ا بيغ عروج ير ، سلطنت بسيانيه دُنيا كے قابل ذكر 13.9 فيصد حصے كومحيط تھى ..... جواينے وقت كى سب سے بڑی سلطنت تھی اور جدید دور کے اواکل میں صرف روس اور برطانیہ سے پیچیے تھی۔ (دیکھئے جدول 8.1) سونااور چاندی امریکاؤں میں ہسانوی نوآبادیات سے بہے چلے آتے تھے، اور زیریں ممالک میں اس کے مقبوضات وُنیا کے معاشی طاقت کے مراکز میں شار ہوتے تھے۔اسی اثنا میں،سلطنتِ عثانیہ پوری صدی کے دوران پھیلتی رہی،اور آخر کاراس کی حکومت، شالی افریقی ساحل کے بہت بڑے جھے پر ، جزیرہ نما کے عرب ، جزیرہ نمائے بلقان اور زیادہ تر

مشرق وسطیٰ پر قائم ہوگئی۔ان مقبوضات کے حصول نے عثا نیوں کومشرق اور مغرب کے درمیان اہم کاروباری علاقے پرکنٹرول کے قابل بنادیا۔بشمول بحراحمراورخلیج فارس کے کچھ حصوں کے .....ساتھ ہی ساتھ مشرقی بحیرہ روم اور بحراسود کے۔ ہسیانو ی اورعثانیہ سلطنتیں اپنی عملداریوں اور تجارتی تر قیوں کوایک طویل مدتی معاثی پیش قدمی میں کیوں تبدیل نه کرسکیں؟ سولھویں صدی کے تناظر سے اس سوال کا جواب واضح نہیں تھا۔

268



شكل 8.1: سولهوين صدى مين بسيانوي اورعثاني سلطنتين

**جدول 8.1:** جدید دور کے اواکل میں دنیا کی سب سے بڑی سلطنتیں

| دُنيا كى قابل سكونت زمين كافيصد | سب سے زیادہ علاقہ (ملین کلومیٹرز) | سلطنت    |
|---------------------------------|-----------------------------------|----------|
| 26.8%                           | 36.6                              | برطانوي  |
| 16.7%                           | 22.8                              | روسی     |
| 13.9%                           | 19.00                             | ہسپانوی  |
| 10.8%                           | 14.7                              | جنگ      |
| 8.2%                            | 11.2                              | فرانسيسي |
| 7.2%                            | 10.4                              | پُرتگیزی |
| 4.8%                            | 6.5                               | مِنگ     |
| 4.1%                            | 5.6                               | عثمانيه  |

جمود: سپین اور سلطنت عُثمانیه

| مغل               | 4.0 | 2.9% |
|-------------------|-----|------|
| مرہٹہ             | 2.5 | 1.8% |
| ર્ણ !             | 2.0 | 1.5% |
| ليتھوانيا_ بولينڈ | 1.1 | 0.8% |

-----**ذرائع**: ٹرچناےآل۔

https://www.mtholyoke.edu/acad/intrel/empires.htm

یہ بات پہلے سے طےشدہ نہ تھی کہان دونوں سلطنوں کی کامیابی تیزی ہے گزر جانے والی ہوگی۔1500 سے لے کر ہسیانوی فی کس مجموعی قومی پیداوار انگلستان سے تھوڑ اسا اُوریتھی ،جنوبی نیدرلینڈز (موجودہ بلجیم)۔ کے برابرتھی،اور پورپی طاقتوں میں سے صرف ثالی نیدرلینڈز اور شالي اڻلي سے نيچ ھي۔ ( ديکھئے جدول 8.2)

جدول8.2: يا في مغربي يوربي ممالك مين في كس مجوى قومي پيداوار، 1750-1500 (ندلینڈز100=1750)

| اٹلی | بلجيم | نيررلينڈز | انگلستان | <i>سپ</i> ين | سال  |
|------|-------|-----------|----------|--------------|------|
| 71   | 49    | 62        | 46       | 46-51        | 1500 |
| 69   | 59    | 62        | 46-48    | 46-51        | 1570 |
| 64   | 56    | 101       | 57       | 41-51        | 1650 |
| 61   | 59    | 100       | 73       | 41-47        | 1700 |
| 65   | 65    | 100       | 89       | 43-44        | 1750 |

ذربعه: وتن زيندُن (2009، جدول 10)

عثانی بھی اسی طرح کے معاشی انحطاط سے گزرے۔ سولھویں صدی میں اپنے عروج کے دور میں سلطنتِ عثانیہ نے وسطی اور جنوبی پورپ کی بڑی طاقتوں کولاکارا .....پین، وینس، اورمقدس رومی سلطنت کو۔ پورپ میں اس کے حملے، جو کہ اگر چہ بنیادی طور پر فوجی نوعیت کے تھے، اہم یورپی تجارتی اور کاروباری مراکز کیلئے بھی خطرہ بن گئے۔ تاہم سترھویں صدی کے

اختیام تک،سلطنتِ عثمانید نے بہت می پورپی طاقتوں کو تجارتی معامدوں کی پیشکش کی،جس میں اُنہوں نے بور بی معاشی اشرافیہ کو کشم میں رعایت، قانونی علمداری، اور سلطنت کے اندر مقدمے قائم کرنے ہے آزادی کی پیشکش کی۔ پیمعامدہ جات اُسعظیم تراختلاف کی واشکاف علامات میں سے ایک تھے، جوصنعتکاری ہے قبل سرکر دہ مغربی یورپی ریاستوں اورسلطنتِ عثمانیہ کے درمیان واقع ہوا۔

کیاوا قع ہوا؟ کیوں وہ دوریاستیں، جواڑان کھرنے کیلئے کم ازکم اُتنی ہی تیارتھیں، جتنا مثلًا انگلستان تھا، پیچیےرہ گئیں، جبکہ بروٹسٹنٹ شال مغربی پورے آ گےنکل گیا، پیرباب پیرخیال پیش کرتا ہے کہان ریاستوں کی جغرافیائی سیاسی توسیع کی تہہ میں فطری معاثی کمزوریاں پنہاں تھیں، جن کا کھوج اُن اداروں میں لگایاجا سکتا ہے جو سیاسی اقتدار کوتو سیچ دیتی تھیں۔ یہ کوئی ا تفاق نہیں تھا کہ نہ تو سلطنت عثانیہ اور نہ ہی سپین نے اس بنیادی ادارہ جاتی تبدیلی کا تج یہ کیا تھا، جواُن تبدیلیوں کے قریب ہوں جو پروٹسٹنٹ اقوام میں واقع ہوئیں۔اُن میکا نیوں نے جن کے ذریعے عثانیوں اور ہسیانویوں نے اپنے اقتدار کوتوسیع دی اُن کیلئے معاشی اشرافیہ کو نظرانداز کرنے کی گنجائش پیدا کردی،اوراس کا جوابی طور پراُن کی طویل مدتی معاشی خوشحالی پر نقصان دہ اثر تھا۔اس انحطاط کی وضاحت اُن دلائل کی رو سے ہوسکتی ہے جو پچھلے ابواب میں پیش کئے گئے ہیں۔ ہسیانوی اورعثانی سلطنوں کی تواریخ، انگلستان اور جمہور پیڈچ کی تواریخ ہے مخالف واضح کہانی بیان کرتی ہیں ان جاروں تواریخ میں ایک ہی پیغام موجود ہے: یہ بات اہمیت رکھتی ہے کہ سیاسی اقتد ارکو توسیع کون دیتا ہے تاہم انگلستان اور ڈی جمہوریہ کے برخلاف، قانون کی منظور نہ ہونے والی اقسام کیلئے، ہیانوی اور عثانی توسیع اقتدار کے کارندوں کی شاخت اہمیت رکھتی ہے۔

ستم ظریفانه طوریر، ہسیانوی بادشاہوں اور عثانی سلطانوں کی مضبوطی ان دونوں کی معیشتوں کی بالآخر تناہی کا سبب بنی کیونکہ بید دنوں حکمران اس قدرمضبوط تھے۔لہٰذا اُنہوں نے بھی معاشی اشرافیہ کوسودا بازی کی میز برلانے کی ضرورت محسوس نہ کی ،اور نتیجہ اُنہوں نے تمھی ایسے قوانین نہ بنائے جوطویل المدتی معاشی ترقی میں سہولت پیدا کرتے۔ ہسیانوی اور عثانی سلطنوں کے درمیان بہوہ بنیا دی مشابہت تھی، جو جدید دور کے آغاز میں انگلتان اور

جمود: سپین اور سلطنت عُثمانیه

### سپین میں طویل مدتی معاشی جمود

272

مغربی بوری میں کسی بھی اور ملک کی طرح ہیا نوی بادشاہ کے توسیع کاربھی، بادشاہ کے اختیارات پر بندشیں عائد کرتے تھے، اور اپنے مفاد کے حق میں یالیسیاں بنانے پر اُکساتے تھے۔معاشیات کی زبان میں ہسیانوی حکمرانوں کوزیادہ سے زیادہ مفادحاصل کرنے پر پابندیوں كا مسكله در پیش تھا۔ وہ اپنی بہترین مرضی كا انتخاب اپنی خواہشات اور خود كو درپیش یابندیوں كومېتر نظرر کھ کر ہی کر سکتے تھے۔اس بات کا مرکزی نکتہ یہ ہے کہ وہ یا بندیاں جن کا ہسیانوی تاج کو سامنا تھا، بنیادی طور پراُن پابندیوں ہے مختلف تھیں جن کا سامنا ڈچ یا انگلیسی حکمرانوں کو ہوتا تھا۔ یہ پابندیاں لطیف ہوا میں سے پیدانہیں ہوتی تھیں، وہ ان علاقوں کی تواریخ کے''راستے پر بچنو''وہ نتائج تھے، جوصد بول میں جا کرظہور پذیر ہوئے تھے۔سولھویں صدی تک اور خاص طوریر تح یک اصلاح کلیسا کے بعد بیا ختلا فات اتنے بڑے تھے کہ انگلتان اور ڈچ جمہوریہ کے حکمران ایک ایسے مسئلے کو''حل کر رہے'' تھے، جو ہسیانوی تاج کے مسئلے سے مختلف تھا۔لیکن پیاختلافات کیا تھے؟ وہ پہلے پہل کیوں پیدا ہوئے؟ اُن کے نتائج کیا تھے؟

ان سوالوں کا جواب تاریخی پس نظر کا تقاضا کرتا ہے۔ مذہبی کشاکش، بنیادی طور پر عیسائیوں اورمسلمانوں کے درمیان ہسیانیہ کی قرونِ وسطی کی تاریخ کے انتہائی اہم ورثوں میں ہے ایک تھا۔ متعلقہ تاریخ 711، میں شروع ہوئی، جب مسلمان اموی جنگجو پہلی بارآ ئبیرین جزیرہ نمامیں داخل ہوئے۔اُمولیوں نے جزیرہ نما کے بہت بڑے حصے کو فتح کرلیا اور کچھانتہائی اہم اوراس وقت کےامیرترین شہروں میں بس گئے ،بشمول اشبیلیہ اور ویلنسیا کے۔ آنے والی چھ صدیوں کے دوران، عیسائی فوجوں نے آ ہستہ آ ہستہ جزیرہ نما کے کچھ ھے واپس لے لئے۔ دوبارہ فتح کے در ثے نے جدید پین کے آغاز میں ایک مذہبی حرکیہ پیدا کردیا جومغربی یورپ میں کسی اور چگه موجو دنهیں تھا۔

ڈچ جمہور بیمیں موجودنہیں تھی: ہسیانوی بادشاہ اورعثانی سلطان *ضرورت سے زیاوہ* جائزیت کے حامل تھے۔ دوسر لفظوں میں ایک حکمران کی جائزیت کیلئے کچھ مناسب اوسط بنیاد ہوتی ہے: ایک کمزور حکمران کی لوگ پیروی نہیں کریں گے، اور وہ فوائد جوایک مرکزی حکمرانی کے ساتھ وابستہ ہوتے ہیں،ختم ہوجائیں گے، جبکہ ایک مضبوط حکمران کو، اپنی حکمرانی کی توسیع کیلئے معاشی اشرافیہ کے ساتھ گفت وشنیر نہیں کرنا پڑے گی۔ ہسپانوی اورعثانی سلطنوں کے ابتدائی دور کے ساتھ موخرالذ کرمسکاہ تھا، جبکہ انگلتان اور ڈچ جمہوریہ کی نسبتا کمزور (اگرچہ بہت زیادہ کمزور نہیں ) جائزیت نے ایک الیی صورت حال کو بروان چڑھایا جس نے بالآخر خوشجالي كوتقويت دي ـ

اُس طریقے نے جس میں جزیرہ نمائے آئیریا کودوبارہ فتح کیا گیا، ہیانوی حکومت کے اداروں کی ساخت میں ایک بڑا کردارادا کیا، ہیانوی حکمرانوں نے فوج کے وفادارارکان کو، اُن کی خدمت کے صلے میں حال ہی میں فتح شدہ شہروں میں، زمینوں کے قطعات عطا گئے۔ کیونکہ ہیپانوی حکمران، ان نئے شہری بننے والے اشراف پر فوجی حمایت کے لئے زیادہ انحصار کرتے سے لہٰذا شہروں نے ہیپانید کی حکمرانی میں، اُس وقت یورپ کے سی اورعلاقے کی نسبت زیادہ اہمیت حاصل کر لی، ان واقعات نے شالی یورپ میں بھی، کم از کم دوصدیاں پہلے، ایسے ہی واقعات کی پیش آگاہی دے دی، بلاشبہ یہی یورپی پارلیمان (کورئیز) سپین میں اُبھریں۔سب واقعات کی پیش آگاہی دے دی، بلاشبہ یہی یورپی پارلیمان (کورئیز) سپین میں اُبھریں۔سب سے پہلے منصہ شہود پر آنے والی کورئیز 1020 میں لیون کی کورئیز تھی، اور وہ پہلی کورئیز جہاں شہروں کی آواز تھی، 1169ء میں ہرگوں کی کورئیز تھی۔ بارھویں اور تیرھویں صدیوں میں کورئیز وں کی طاقت میں اضافہ ہوا، اور فرڈ بینٹر چہارم کے دور (عہد 1312-1295) تک اُن کے سال میں ایک دفعہ اجلاس ہور ہے تھے۔جو کہ ایک ایس پیشرفت تھی جو پورپ میں سی اور جگہ

صدیوں تک واقع نہ ہوئی۔کسیٹائل کی کورئیز۔جو کہسب سے بڑھ کراسپین کامعاشی طور پرانتہائی

ا ہم علاقہ تھا۔اس دور میں تشکیل یذیر ہوئی ،اوریپاشراف،اہل کلیسااور'' عام لوگوں'' پرمشتمل تھی ،

273

بڑی حدتک انگلتان کی پارلیمان کی مانند۔

قرونِ وسطی کے بین کی توسیع حکمرانی پر فدہب کے کردار کونظر انداز کرتے ہوئے، بحث

کرنا ناممکن ہے۔ یہ بات' کیتھولک مطلق العنان حکمرانوں، از ابیلا آف کیبطائل Isabella)

1479 - 1504 (عہد 1504-1479) اور ایرے گون کے فرڈ ننیڈ دوم (عہد - 1479)

1516 کے بارے میں اور بھی زیادہ صحیح ہے۔ اُن کا عہد متعدد اسباب کی بنا پر اہم تھا۔ اوّل،

کیبٹا کل اور ایرے گون کی بادشا ہتوں کو متحد کر کے، انہوں نے بین کی دوبارہ فتح کو کمل کرنے

کے لئے کافی وسائل کو متحرک کر لیا۔ انہوں نے 2 رجنوری 1392 کوغرنا طہ کے ہتھیار ڈالنے

کے ساتھ دوبارہ فتح کو کمل کیا، جو کہ جزیرہ نمائے آئیریا کی آخری مسلم بادشا ہت تھی۔

پاپائیت نے دوبارہ فتح کی حمایت کی ، اس نے غرنا طہ کے خلاف جنگ کی تین چوتھائی رقوم ادا

کیس، اور یورپ نے 1494 میں فرڈینڈ اور از ابیلا کو'' کیتھولک تا جوروں'' کے طور پر تا ج

ذر بعيرتها، جنو بي ساحل پر تحفظ مهيا کيا، اور غالبًا زياده انهم طور پروسيع تر يور پي'' اسلام ڪخلاف جنگ' ميں وقار کا ايک انمول ذريعه مهيا کيا۔

کیتھولک بادشاہوں نے اپنی ندہبی توشیقات کو، کلیسائی علامت کے قیام سے آگ بڑھایا۔ سپین آ سانی سے اُس وقت مغربی یورپ کا فدہبی طور پرسب سے متنوع علاقہ تھا، اس طرح کہ اُس میں ہزاروں یہودی اور مسلمان، اور اس سے بھی زیادہ حال ہی میں تبدیلی فدہب کرنے والے (Conversos) لاکھوں کیتھولکوں کے ساتھ باہم مخلوط ہوتے تھے۔ کلیسائی عدالت کا ظاہر شدہ مقصد'' فدہب کی وحدت'' پیدا کرنا تھا۔ لہذا یورپ نے 1478 میں بادشاہ کو ملحدوں کو نیست و نابود کرنے کی اجازت دے دی۔ کلیسائی عدالت نے یہود یوں اور نو فدہبوں کئی دہائیوں تک دہشت زدہ کئے رکھا، اور بعد میں مسلمان نو فدہبوں (Morisco) کوبھی دہشت زدہ کیا، اور العدمیں مسلمان و خراج یا موت کا سبب بی۔ (2)

کلیسائی عدالت کے دور کے دوران ندہبی اقلیتوں کی وحثیا نہاؤیہ النہ بہی طور پراس
بات کی شہادت ہے کہ ذہبی جواز بخشی اقتدار ہے نوی بادشاہ کے لئے اہم تھی۔ یہ ایک مہنگی پالیسی
تھی۔ نہ صرف کلیسائی عدالت کے ادارہ جات کے قیام کے حوالے ہے، بلکہ اُس انسانی سرمایے
اور مزدوروں کے نقصان کے حوالے ہے بھی ، جوعقوبت کے نتیج میں بین سے بھاگ گئے۔ لیکن
بادشاہ نے کلیسائی عدالت کے فوائد کو اس کے نقصانات سے زیادہ خیال کیا ہوگا۔ ایسی عقوبت
مرف ایسی صورت میں بادشاہ کے لئے نقع مند ہوگی ، اگر کلیسا کے ساتھ اپنے آپکو وابستہ کرنے
سے کوئی حقیقی فائدہ حاصل ہوتا۔ نہ بہی جواز بخشی اقتدار حاصل کرنے کے کم مہنگے طریقے موجود
سے کوئی حقیقی فائدہ حاصل ہوتا۔ نہ بہی جواز بخشی اقتدار حاصل کرنے کے کم مہنگے طریقے موجود
مہنگی پالیسی بھی ، بادشاہ کے نقطر نگاہ سے مناسب ہوگی ، اگر اندازہ الگائے گئے فوائد خاصے زیادہ
مہنگی پالیسی بھی ، بادشاہ کے نقطر نگاہ سے مناسب ہوگی ، اگر اندازہ الگائے گئے فوائد خاصے زیادہ
موں گے۔ بلاشبہ اینڈ رس اے آل (2016) Anderson et al (2016) کا بہت
موں گے۔ بلاشبہ اینڈ رس اے آل (2016) میں یہود یوں کی اذبت رسانی کا بہت
اور ابتدائی دور کے جدید یورپ اور (خاص طور پر تیسین ) میں یہود یوں کی اذبت رسانی کا بہت
نیادہ امکان تھا، جب موسم بے موقع طور پر خراب تھا اور فصلوں کے ناکام ہونے کا امکان تھا بالکل
نیادہ امکان تھا، جب موسم بے موقع طور پر خراب تھا اور فصلوں کے ناکام ہونے کا امکان تھا بالکل
میں کے خواماں ہوگا، جنٹی کو کمکن ہو۔

محصولات کی تلاش تھی۔

انگلتان، ڈی جمہور بیاور دوسری یورپی اقوام کے ساتد ھساتھ پین کے ساتھ بھی یہی معاملہ تھا کہ تاج ان مہنگی جنگوں کے لئے رقوم کس طرح مہیا کرتا تھا، اس طریقے پر منحصر تھا جس میں وہ اپنی حکمرانی کوتو سیج دیتا تھا، اور اس رسائی پر جواسے معاسی اشرافیہ کے کنٹرول سے بالا بالا رقومات تک حاصل تھی۔

اس کتاب میں پیش کیا گیا ڈھانچہ اس بات پر روشنی ڈالتا ہے کہ حیار کس پنجم اور فلپ دوم نے کیوں اور کس طرح اُن قوانین اور پالیسیوں کی پیروی کی ، جوان کے عہد کی شاخت تھیں۔ دوسرے بور بی حکمرانوں کی طرح حارکس پنجم اور فلپ دوم کے متعدد اہداف تھے۔ان میں سے چندایک بیتے، زمینی حدود کی توسیع اور حفاظت ہے''شان وشوکت'' اور دولت حاصل کرنا، نئی وُنیا ہے۔سکّوں کی تیاری میں اضافہ کرنا، اور''اسلام کےخلاف لڑائیاں''۔اوراُنہیں کورئیز کی طرف سے الاٹ شدہ رقوم اور نئی دُنیا سے دھڑا دھڑ آنے والے سونے اور جاندی کی وسیع مقداروں پر بجٹ کی یابندیوں کا سامنا تھا۔ اُن کی کورئیز کے مقابلے سودا بازی کی یوزیشن کی مضبوطی، اُس طریق کار کا نتیج تھی جس میں وہ اپنے اقتدار کوتوسیع دیتے تھے۔وراثت کے ذریعے جائز حکمران بننے کی انتہا پیھی کہ ہسبر گول نے'' کیتھولک بادشاہوں'' کا کر دار بھی وراثت میں حاصل کیا۔ سولھویں صدی میں ہسیانوی بادشاہ نے ہسیانوی کلیسا کوبھی اپنے ساتھ شامل کرلیااور اس طرح یا در یوں کی تقرری کا اختیار بھی حاصل کرلیا۔ان نفع بخش تقرریوں ،ٹیکس سے اشتثی اور وقتاً فو قتاً کلیسا کے شمنوں کے خلاف ہتھیا راٹھانے کی یکار کے بدلے میں ،کلیسا بادشاہ کو مد دفراہم کرتا تھا۔ مثال کے طور پر طلیطہ کے استفی حلقہ نے جوروم سے باہر پوری عیسائی دنیا میں دوسرا امیر ترین حلقہ تھا بادشاہ کو پروٹسٹنٹ انگلتان کے خلاف جنگ کرنے اور ہسیانوی آ رمیڈا کی دوبارہ تغییر کرنے <sup>5</sup> کے لئے 300,000 ڈوکیٹ عطیہ کئے۔ (5) پایائیت بھی بادشاہ کووقٹاً فو قٹاً رقوم مہیا کرتی تھی ۔ سپین کوسلطنت عثانیہ کے خلاف جنگ میں مدددینے کے لئے بوب نے مسجی جہاد کی اعانت (Cruzada) کی تجدید کی ، جواس نے فرڈنینڈ اوراز اربیلا کوغرناطہ کے خلاف دیا ، اور په محصولات کامستقل ذریعه بن گیا۔

بادشاہ کا کلیسات تعلق اوراس کا بطور 'عیسائیت کے محافظ' کدار،اس بات کی توضیح کرنے

اشرافیہ نے بھی ہسپانیہ کی دوبارہ فتح سے فائدہ اٹھایا، اور اُس نے حال ہی میں فتح شدہ علاقوں کے بہت سے حصول پر قبضہ کرلیا۔ بادشاہ نے ان کومعاشی اور سیاسی تر غیبات سے بےاثر کر دیا۔ ٹیکس میں چھوٹ، خطابات، عطیہ جات، اور اُن کی نئی زمینداریوں اور مذاہب کی جواز بخشی سے۔ بیاحسان کا بدلہ اشرافیہ کے بٹووں کے لئے بہت تھا، کیکن اس کا مطلب بی بھی تھا کہ اب ان کے پاسی تاج سے قوانین اور پالیسیوں پر کسی قتم کی سودا بازی کی طاقت نہیں ہے۔ (3) فرڈ عیڈ اور از ابیلا بھی روم کو بیدرخواست گزارنے میں کا میاب ہو گئے، کہوہ اعلیٰ کلیسائی منصب کے لئے اُن کے ترجیح یافتہ اُمیدواروں کی حمایت کرے، اور اس طرح ہسپانوی مذہبی حاکمیت کو اپنی عملداری میں لانے میں اُن کی مدد کرے۔ (4)

275

فرڈ غیڈ اوراز ایبلانے بیادارہ جاتی وراثت اپنے ہیسبرگ پوتے چارلس پنجم کو متفل کردی۔ جومقدس رومی سلطنت کا شہنشاہ بھی بن گیا اور 1516 میں ہسپانوی تاج کا وارث ہوا۔ اوراُس کے بیٹے فِلپ دوم کو جو 1556 میں چالس کا جانشین ہوا۔ چارلس پنجم ہسپانوی تاج کا اپنی والدہ کے بیٹے فِلپ دوم کو جو 1556 میں چالس کا جانشین ہوا۔ چارلس پنجم ہسپانوی تاج کا اپنی والدہ (Joanna) (جوانا) کے ذریعے وارث ہوا، جو فرڈ فیڈ اور از ابیلا کی بیٹی تھی۔ اُس نے اپنے ہسبرگ والد، فلپ آف برگنڈی، سے زیریں ممالک وراثت میں پائے۔ ننگ وُنیا میں ہسپانوی مقبوضات اورسلی، ساڑ دینیا، نیپلز، اور شالی افریقہ کے ایرے گون مقبوضات کو ملا کر ہسبرگ مادشاہ کی ساڑ دینیا، نیپلز، اور شالی افریقہ کے ایرے گون مقبوضات کو ملا کر ہسبرگ ادشاہ کی سائمی سلطنت کے وارث تھے۔

چارلس پنجم اورفلپ دوم کی خواہش سب سے زیادہ اپنی سلطنت کوتو سیج دینے کی تھی۔ لہذا انہوں نے سپین کو متعدد مہنگی اورخون آشام کشاکشوں میں اُلجھا دیا، جو بڑی اور اُ بجرتی ہوئی یور پی سامراجی طاقتوں کے درمیان تھیں۔ سپین نے سولھویں صدی میں تمام بڑی بری طاقتوں کے خلاف، جھا کے خلاف انیس جنگیں لڑیں: گیارہ فرانس کے خلاف، آٹھ سلطنت عثانیہ کے خلاف، چھا انگلتان کے خلاف، تین ڈچ کے خلاف، اور تین وینس کے خلاف، بشمول دوری جنگوں کے انگلتان کے خلاف، بشمول دوری جنگوں کے (بی تعداداتحادوں کی وجہ سے انیس سے زیادہ بنتی ہے)۔ پوری سولھویں صدی میں، سپین صرف کل اٹھارہ سالوں تک جنگ میں نہیں رہا۔ ان میں سے کچھ جنگیں مذہب پر تھیں، دوسری محض سامراجی تو سیج تھی۔ اہم بات یہ ہے کہ یہ جنگیں مہنگی تھیں، اور سولھویں صدی کی بنیادی معاشی کہانیوں میں سے سپین اور پورپ میں دوسری جگہوں پر بھی۔ جنگوں میں رقم مہیا کرنے کے لئے

دقیا نوسیت سے دور بٹنے کا شبہ ہوتا ،ادر لوتھرن ہونے کا الزام لگایا جا سکتا تھا اور وہ تشدد اور خفیہ

حکمران ، **زر**ہباور دولت

میں بہت دورتک جاتا ہے کہ بروٹسٹرم سین میں کیوں قدم نہ جماسکا۔ یہاں تک کتر کیا اصلاح کلیسا سے قبل بھی، فروٹ ٹینڈ اور از ایبلا نے غیر وقیا نوسی عقیدے کو کلیسائی عدالت کے ذریعے صاف کرنے کی کوشش کی۔ چارلس پنجم اور فلپ دوم نے اس پالیسی کوسولھویں صدی میں جاری رکھا۔ اور فلپ دوم نے، 1560 کی دہائی میں، فرانس کے راستے کتالونیا میں سرایت کرتے ہوئے نظر آنے والی بروٹسٹنٹ حسیت کوختم کرنے کے لئے کلیسائی عدالت کی مشینری کو استعال کیا۔ 1552-1551 میں کلیسائی عدالت کی مشینری کو استعال کیا۔ 1552-1551 میں کلیسائی عدالت نے ممنوعہ پروٹسٹنٹ کتب کی ایک فہرست شائع کی، جو کسی اور جگہ جاری ہونے والی فہرستوں کی نسبت کا فی وسیع تھی۔ کسی بھی شخص پرجس پر ذراسا بھی

مقدمے کی زدمیں ہوتا تھا۔ (6) کلیسا کی حمایت نے ہیسبر گوں کوکورئیز کے ساتھ تعلقات کے سمن میںایک بالاد تق دے ۔ دی، چارلس پنجم کے عہد کے آغاز میں، اشرافیہ اُسے ایک غیر ملکی شنرادے کے طور پرشک کی نگاہ ہے دیکھتی تھی (حیارکس پنجم بلجیم میں پلا ہڑھااوراُس نے بطور بادشاہ اپنی آ مدھے بل سپین میں بھی قدم نہیں رکھا تھا)۔ تاہم کیسٹائل کی کورئیز نے اُسے 600,000 ڈوکیٹ غیرمشر وططور برعطیہ کئے محض اس وعدے پر کہ وہ کیسٹائل کے قوانین کا احترام کرے گا اور سپنشِ سیکھے گا۔ (7) کیسٹائل کی معاشی اشرافیہ کا اپنے بادشاہ کے بارے میں شبہ 1520 میں نقطۂ جوش پر پہنچے گیا، ایک ایسے ، واقعے کی شکل میں جے کوموزوز کی بغاوت کہا جاتا ہے۔شہری پست تر اشرافیہ نے بادشاہت اور طبقه اشراف کے خلاف اس بغاوت کی اختراع کی اُس انگلیسی خانہ جنگی کی طرز پر جوایک صدی سے زیادہ عرصے کے بعد نمودار ہوئی کومیونروز کو بہت سی شکایات تھیں: وہ طاقت اور دولت کے ہیسبرگ بادشاہ اراہل کلیسا اوراشرافیہ کے ایک جھوٹے سے گروہ کے ہاتھوں میں ارتکاز سے خطرہ محسوس کرتے تھے، وہ محسوس کرتے تھے کہ حاراس پنجم کی خواہشات کیسٹائل کوغلام بنانے کا خطرہ ا پنے اندر رکھتی تھیں، اور وہ زیادہ عمومی طور پر شاہی اور اشرافیہ کی طاقت پر قدغن لگانا چاہتے تھے (8) کومیوزوز کی برقشمتی کدان کی بغاوت کی پُر تشدد ناکامی آنے اُسی چیز کواور چر کا دیا جس کے خلاف وہ بغوت کررہے تھے کیونکہ اب وہ بادشاہ کے لئے خطرہ پیدانہیں کررہے تھے، لہذا اب اُسے محاصل کے بدلے میں اُن کے لئے کچھ زیادہ چھوڑنے کی ضرورت ندرہی۔ بغاوت کے

قوری نتیج میں، ایک شاہی فرمان نے کورئیز سے، بادشاہ کی رقومات کوروکنے کا اختیار حتم کردیا، اور اُن کی اسی بارے میں کوئی اہمیت نہ رہی کہ بادشاہ اپنی رقوم کو کیسے استعال کرتا ہے۔ اس ناکام بعاوت کے بعد، بادشاہ کی طاقت اور بھی زیادہ مر تکز ہوگئ، اور کورئیز '' حکمر ان کے نقاضوں ایک ربڑکی مُہر سے زیادہ کچھ نہ رہ گئ"۔ (9) چار لس پنجم نے یہ بات واضح کر دی کہ وہ رقوم جن کا وہ نقاضا کرے گا، کورئیز کے مطالبات کے ساتھ مشروط نہیں ہوں گی، اور اُنہیں بتا دیا کہ 'کل میں تمہاری رقوم کا نقاضا کرتا تھا، آج میں تہمارا مشورہ جا بتا ہوں۔''(10)

انگلستان اور ڈچ جمہوریہ کے برخلاف، کمزور شدہ، ہسیانوی معاشی اشرافیہ کا انجام کا، جارلس پنجم اور فِلپ دوم کی طرف سے اپنائی جانے والی پالیسیوں میں بہت کم حصّه ره گیا۔ بطور مقدس رومی شہنشاہ کے جارلس پنجم نے اُس بڑھتے ہوئے بڑھتی ہوئی پروٹسٹنٹ حسیت کے خلاف جو پوری جرمن سرز مین میں نچیل رہاتھا، مخالفت کی قیادت کی۔ باوجود ہسیانوی معاشی یا سیاسی مفادات کے ساتھ کوئی تعلق نہ ہونے کے، پرڈسٹنٹر ں کےخلاف جنگ حیارلس کی سب سے پہلی ترجیحات میں سے ایک تھی۔ کیے ٹائل کی کورئیز نے چارلس کو وسطی پورپ میں اڑائی کرنے کے لئے رقم دینے سے اٹکار کر دیا کیکن وہ اس قدر طاقتور اور دولتمند تھا کہ اس چیز نے بمشکل ہی رو کنے کے لئے تھیں ہسیانوی وسائل استعمال کئے۔ ڈچ پر ڈسٹوں کے خلاف جنگ اتنی پہلے شروع ہو گئ جتنا کہ 1521 ، جب جاراس پنجم نے تمام لو تھر کی کتابوں کو جلانے کا حکم دیا، یہ چیز آ خرکار مشتبه ملحدین کی پُرتشد دایذا رسانی پر منتج ہوئی۔ فلپ دوم نے بھی، زیریں ممالک میں یر ڈسٹنر م کے پھیلاؤ کو برداشت کرنے سے انکار کر دیا، اور اُس نے 1565 میں شروع ہونے والے گیلوینزم کوختم کرنے کے لئے کلیسائی عدالت کا استعال کیا (12)۔وہ چیز جو زہبی جبر کے طور پرشروع ہوئی، تیزی سے بڑھ کرسیاسی، معاشی، اور ہسیانوی حکمرانی سے آزادی کے لئے بغاوت تک پہنچ گئی۔ (دیکھئے باب7) ڈچ لوگوں کے خلاف جنگ ہیا نوی تاج کے لئے مہنگی ثابت ہوئی،اور پیفلپ دوم کے زیر حکومت حاکم اعلیٰ کی ناکامی کا بنیادی سبب بنا۔فلپ کے تنگ مالی وسائل اُس وفت فوری طور بر ظاہر ہو گئے ، جب زیریں مما لک میں تعینات ہسیانوی افواج کو ادائیکیوں میں تاخیر ہونے لگی۔ان افواج نے 1572 اور 1607 کے درمیان چھیالیس مرتبہ

بغاوت کی ۔ بشمول اینٹورپ کے تباہ کن محاصرے کے، جہاں ہسپانوی فوجوں نے مالِ غنیمت لوٹا اور حقیقتاً پورپ کے ایک امیرترین شہرکو تباہ کر دیا۔ (13)

279

ہیپانوی باوشاہ نے مسلمانوں کے ساتھ تصادم میں بھی وسائل کا استعال کیا۔ 1502 میں بادشاہ نے کیدیائل کے مسلمانوں کو یا عیسائیت قبول کرنے یا ملک جچوڑ نے کا انتخاب دیا، اور اس نے بہی انتخاب 1525 میں ایرے گون کے مسلمانوں کو بھی دیا۔ نو ندہب مسلمانوں (moriscos) کو پوری صدی کے دوران وقاً فو قاً ہراساں کیا جاتا تھا اور انہوں نے - 1568 فو قاً ہراساں کیا جاتا تھا اور انہوں نے - 1568 فو قاً ہراساں کیا جاتا تھا اور انہوں نے - 1568 فو قاً ہراساں کیا جاتا تھا اور انہوں نے ۔ 1570 کیا۔ فلپ دوم کے عہد کے پہلے ہیں سال تک بچرہ روم کے لئے عثانیوں کے ساتھ تصادم کیا۔ فلپ دوم کے عہد کے پہلے ہیں سال تک بچرہ روم کے لئے عثانیوں کے ساتھ تصادم ہیپانوی خارجہ یا لیسی پر غالب رہا۔ (14) سپین 1560 اور 1570 کی دہائیوں میں عثانیوں کے ساتھ تصادم سین کو یا پائے روم کی طرف سے ان مشوں کے لئے تمایت ملتی رہی بشمول کروزیڈا (مسیمی جہاد سین کو پاپائے روم کی طرف سے ان مشوں کرائی کی جماد کیا ، اس لڑائی کو وسیع طور پر بچرہ دوم کے لئے اعانت ) کے ۔ بیج بنگیس بڑھ کر لیپونٹو کی لڑائی میں انتہا کو بیٹی گئیں ، جس میں سپین ، وینس اور پاپائے روم کے اتحاد نے عثانیوں پر ایک تباہ کن بچری حملہ کیا ، اس لڑائی کو وسیع طور پر بچرہ ویس میں ، سیانوی کی اطالوی حالف لڑائی کے نظام عردی کی بھی نشاندہ کی کرتی ہے۔ 1580 کے بعد میں ہیانوں کے خارد کی لڑائی کے نظام عردی کی بھی نشاندہ کی کرتی ہے۔ 1580 کے بعد ہیانوں کی خارجہ یا لیسی نے شال مغربی یورپ پر بہت زیادہ شد سے توجہ مرکوز کی (15)۔

فلپ دوم کے بطور بادشاہ بیالیس سالوں میں سے، کیسٹائل صرف چھ ماہ کے لئے امن کی حالت میں رہا۔ یہ جنگیس مہنگی تھیں۔ فوج بادشاہ کے اخراجات کا 60 فیصد خرچ کر دیتی تھیں۔ (16) اور فلپ کے عہد کی داستان، ان جنگوں کے لئے رقوم تلاش کرنے کی داستان ہے۔ اسی طرح اس کے والد چارلس پنجم نے کیسٹائل کی کورئیز کا اجلاس پندرہ مرتبہ بلایا، عموماً رقومات کی تلاش میں۔ اگر چہکورئیز بادشاہ کے مطالبات کی شکایت کرتی رہتی تھی، لیکن عام طور پر وہ اسے وہ کچھ دے دیتی تھی جس کی وہ خواہش کرتا تھا، بغیر بدلے میں زیادہ کچھ حاصل کے۔ (17) بادشاہ کورئیز کے ساتھ ندا کرات میں دو باہم مر بوط اسباب کی بنا پر کامیاب ہوجاتا تھا: اس کے یاس تو سیج اقتدار کے متبادل وسائل اور محصولات کے متبادل وسائل تھے۔ محصولات

کاایک ذریعہ کلیساتھا، جوکورئیز کے حلقہ ار سے باہر رقومات مہیا کرتاتھا۔ زیادہ اہم بات بہت کہ، سونے اور چاندی کی بڑی بڑی مقداریں امریکاؤں سے دھڑا دھڑ آ رہی تھیں۔ قیتی جواہرات کی تجارت کے عرون کے زمانے میں (1607 - 1577)، قیتی جواہرات، بادشاہ کے کل محاصل کے چھے ھے سے لے کرایک چوتھائی تک کی وجہ بنتے تھے، کیونکہ امریکہ سے آنے والے جہازوں سے 'شاہی پنجم'' کل کمائی کا پانچواں ھسہ۔شاہ کی تجوریوں میں داخل کرنے کا مطالبہ کیا جاتا تھا۔ (18) قیمتی جواہرات کی کمائی نے بادشاہ کو جینوئیز اور جرمن بینک مالکان سے مطالبہ کیا جاتا تھا۔ (18) قیمتی جواہرات کی کمائی نے بادشاہ کو جینوئیز اور جرمن بینک مالکان سے کئے استعمال کیا جاتا تھا۔ یہ قرضو کھی مارکیٹ میں دستیاب نہ تھے، بادشاہ اس کے قرضو اہوں کے ساتھ کورئیز کے دائرہ کا رسے باہر نجی طور پر ان کی شرائط پر گفت وشنید کرتا تھا، قرض لینے کا ترجی طریقہ چھوٹی مدت کے قرضوں کی صورت میں تھا، جنہیں ایسیٹوز ((18) قرضوں کا ایک ترجی طریقہ جھوٹی مدت کے قرضوں کی صورت نہیں ہوتی تھی۔ (19) قرضوں کا ایک سیاب اُنڈ آ یا۔ 1600 تک صرف سود کی ادائیگیاں جواہرات کی درآ مدکی رقم سے تین گنا زیادہ تھیں، اورواجب الادا قرض کی سطح سالا نہ محصولات کے لگ بھگ پانچ گنا تک تھی۔

فلپ دوم، امریکاوُں سے آنے والے جواہرات کے باوجود بھی، جو کچھ حاصل کررہا تھا،
اُس سے زیادہ خرچ کررہا تھا۔ اس چیز نے اُسے بہت سے غیر قانونی قدم اٹھانے پر مجبور کیا، یا
اخراجات میں کٹوتی کرنے یا محصولات کو بڑھانے کے لئے۔ اُس کی سب سے مشہور غیر قانونی
بجٹ کی کٹوتیوں میں شامل تھیں فوجوں کو ادائیگیوں کا روکنا اور اپنے دوسرے قرضوں کی واپس
ادائیگی میں ناکام ہونا۔ اُس نے اپنے قرضخو اہوں کو تمام ادائیگیاں چار مرتبہ روکیس اور اس طرح
ادائیگی میں ناکام مونا۔ اُس نے اپنے قرضخو اہوں کو تمام ادائیگیاں روکنے کے رجان کے باوجود،
این جینوئی اور جرمن قرضخو اہوں کو ناراض کیا۔ اس کی ادائیگیاں روکنے کے رجان کے باوجود،
بینک مالکان اُسے صرف اس مدسے قرض دیتے تھے کہ وہ اُس کے کمز ورکر دار اداکر نے کی صورت
میں وہ رقومات تک اُس کی رسائی کورو کئے کے لئے گھ جوڑ کر سکتے تھے۔ (20) محصولات کے
مین وہ رقومات تک اُس کی رسائی کورو کئے بیا دشاہ نے فوج کو ادائیگی کے لئے 200,000
ہوتا۔ پہلی ضبطی 1523 میں واقع ہوئی، جب بادشاہ نے فوج کو ادائیگی کے لئے موسلیاں اُس کی یالیسی
ڈوکیٹ لئے۔ وقت گزرنے کے ساتھ، جب بھی بادشاہ مشکل میں ہوتا توضطیاں اُس کی یالیسی

بن گئ، 1531 سے 1534 تک، امریکا سے آنے والے 59 فیصد جواہرات کو ضبط کر لیا گیا اور 1556 کے جواہرات کے مجرمی بحرے کو گئی طور پر ضبط کر لیا گیا (21) بادشاہ اُمرائے سلطنت، ہڈ الگو (Hidalgo) (ہیانیہ بیس کمتر طبقہ خواص کا فرد م ) کے مرتبے کو اُن لوگوں کو نیج و بتا تھا جو اسی کی استطاعت رکھتے تھے۔ ان نوازشات میس زیادتی نے ٹیکس کی بنیا دکو محدود کر دیا۔ ہڈ الگو کا مرتبہ حاصل کرنے کی بنیا دی وجو ہات میس سے ایک بیتھی کہ اُمرائیکس سے مبر اسھے لیکن اس نے مصولات کا ایک تیز ذریعہ مہیا کر دیا۔ خانہ شاری کے سے ظاہر کرتے ہیں کہ بین کے کم از کم بارہ فیصد گھر انوں کو 1542 میں ہڈ الگو کا مرتبہ حاصل تھا، اور آنے والی دہائیوں میں اور بھی زیادہ کر کراں ہوئیں ۔ (22)

281

چارس پنجم اور فلپ دوم ان تجاوزات کی سزاؤں سے نگ نگلے میں کیسے کا میاب ہوئے، جنہوں نے عوام اور معاشی اشرافیہ دونوں کو نقصان پہنچایا؟ کور ئیز مکمل طور پر بے اختیار نہ جنہوں نے عوام اور معاشی اشرافیہ دونوں کو نقصان پہنچایا؟ کور ئیز مکمل طور پر بے اختیار نہ تھی; درحقیقت جب حالت موافق ہوتے تو بیا پی پالیسی کومنوانے کے قابل ہوتی تھی۔ جان پنج مقصد، المحال (John Lynch) بیتح بر کر کر کا ہے کہ، ''ایک سنجیدہ معاملی، ایک عوامی مقصد، اور ایک دیوالیہ حکومت کے ہوتے ہوئے، کور ئیز بادشاہ کی مخالفت کرنے کی خواہش اور وسائل پاسکتی تھی۔'' کورئیز بادشاہ کی مخالفت کرنے کی خواہش اور وسائل پاسکتی تھی۔'' لیکن یہ حقیقت اپنی جگہ پر قائم ہے کہ کورئیز کا ہسپانو کی ہٹولے کی ڈوریوں پر کنٹرول کمزور تھا۔ رقوماحات حقیقت اپنی جگہ پر قائم ہے کہ کورئیز کا ہسپانو کی ہٹولے کی ڈوریوں پر کنٹرول کمزور تھا۔ کو ماحات پر کنٹرول ہی وہ بنیادی وجہ تھی جس سے انگلیسی اور ڈچ پار لیمانوں کو آئی سودابازی کی طاقت عامل تھی۔ بین میں بادشاہ کو کیسٹائل کی کورٹیز کے دائر و کارسے باہر محصولات کے اسنے وسائل میسر تھے۔ جن میں سے امریکاؤں سے آنے والے جواہرات اور جینوئیز اور جرمن لوگوں کی میسر تھے۔ جن میں سے امریکاؤں سے آنے والے جواہرات اور جینوئیز اور جرمن لوگوں کی حیورٹ نے کی ضرورت نہیں تھی۔ ۔

اس ادارہ جاتی انتظام کے ہسپانوی معاثی اشرافیہ کیلئے تباہ گن اثرات تھے،اورامریکاؤں میں امیرترین نوآبادیات کیلئے اور بھی زیادہ تباہ گن اثرات تھے;ہسپانوی استحصالی اداروں کے دریپا اثرات آج بھی لاطینی امریکا کے کچھ حصوں میں محسوس کئے جاتے ہیں۔(24) غالبًا سب سے مشہور مختصر مدّت کا سولھویں صدی کی ہسپانوی یالیسی کا معاثی نتیجہ، وہ تیز افراطِ زرتھا،

جوام ریکا ہے قیمتی دھاتوں کی دھڑادھڑا آمد کی وجہ سے پیدا ہوا۔ افراطِ زرکے دباؤنے، جو پورپ میں کسی اور جگہ کی نسبت سپین میں زیادہ تھے، ہیانوی برآمدات کو نقصان پہنچایا۔ یہاں تک کہ اُنہوں نے شاہ کی تحفظ یافتہ اُون کی صفت کو بھی متاثر کیا۔ (25) بادشاہ نے شہری معاشی اشرافیہ کو بھی بڑھتے ہوئے تکیس کے بوجھ تلے دبادیا۔ (26) بادشاہ کی طرف سے درخواست شدہ زائد گئیس اور مسلسل کم ہونے والی ٹیکس کی بنیاد نے مل کر ٹیکس کے بوجھ کو چھوٹے سے شہری درمیانے گئیس اور مسلسل کم ہونے والی ٹیکس کی بنیاد نے مل کر ٹیکس کے بوجھ کو چھوٹے سے شہری درمیانے طبقے اور دیہاتی کسان طبقے پرڈال دیا، اس چیز نے، براہِ راست سرمایہ کاری کیلئے رقومات سے محروم کر کے صنعتی ترقی کی رفتار کو سست کردیا۔ اس نے، گھریلو اشیا کیلئے مارکیٹ ہے جم کو کم کرکے، بالواستہ طور پرصنعت میں رُکا وٹ پیدا کی سسنٹریب کسان کوئی بڑی مارکیٹ نہیں بناتے اور زائد سرمایہ والے لوگوں کو زمین میں سرمایہ کاری کرنے پر ماکل کرکے، جو خطابات کے حامل لوگوں کیلئے ٹیکس سے مبراتھی۔ (27)

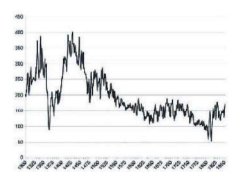
سین کی شاہی پالیسی کا ایک اور نتیجہ بیتھا کہ وہ زیادہ تر تاجہ جو سین میں تجارت کرتے تھے،
جینو ئیز، جرمن اور ڈی اصل کے تھے۔ بادشاہ غیر ملکی تاجروں کو، قرض تک رسائی کے بدلے میں،
امریکی قیمتی دھاتوں کے ایک جھے کی پیشکش کرتا تھا۔ اس چیز نے غیر ملکی تاجروں کو ہسپانوی تجارت میں شامل ہونے کی ترغیب دی، جبکہ اُنہیں اُس تجارت میں ایک مراعات یافتہ حثیت بھی دی۔ (28) لیکن اس نے انہیں اپنے صدر دفاتر سین میں قائم کرنے کی کوئی ترغیب نددی۔
اتنی زیادہ کاروباری سرگرمی نہ تھی کہ وہ سرمایہ کاروں کو، سوائے قیمتی دھاتوں کے کسی اور چیز میں بڑی سرمایہ کاریوں پر آمادہ کرتی۔ لہذا، میڈرڈ طلیطلہ، اور اشیلیہ، ایمسٹرڈ کیم کی طرح بھی بھی مراکز نہ بن سکے، باوجود ہسپانوی تجوریوں میں سکوں کے تمام بہاؤ کے۔ مورخ بنری کیمن (Henry Kamen) (2003، صفحہ 298) اس نکتے پر مختصر گر جامع طور پر بحث کرتا بنری کیمن (البیان حقیقی طور پر دولت کا مرکز ہوتا، تو بڑے بینک اپنے صدر دفاتر کو وہاں منتقل کرتے ۔ سالیکن اس کی بجائے وہ وہیں رہے جہاں وہ تھے، اینٹورپ، آسبرگ یا جینووا میں۔ کرتے ۔ سالیکن اس کی بجائے وہ وہیں رہے جہاں وہ تھے، اینٹورپ، آسبرگ یا جینووا میں۔ کرتے ۔ سالیکن اس کی بجائے وہ وہیں رہے جہاں وہ تھے، اینٹورپ، آسبرگ یا جینووا میں۔ کرتے ۔ سالیکن اس کی بجائے وہ وہیں رہے جہاں وہ تھے، اینٹورپ، آسبرگ یا جینووا میں۔ کرتے ۔ سالیکن اس کی بجائے وہ وہیں رہے جہاں وہ تھے، اینٹورپ، آسبرگ یا جینووا میں۔ کرتے ۔ سالیکن اس کی بجائے وہ وہیں رہے جہاں وہ تھے، اینٹورپ، آسبرگ یا جینووا میں۔ کرتے ۔ سالیکن اس کی بجائے وہ وہیں رہے جہاں وہ تھے، اینٹورپ، آسبیلیہ اور کارٹیجینا ڈی کانٹریاس صرف مامور شدہ گماشتوں کے ستحق تھے۔

امریکی قیمتی دھاتوں کی وسیع مقدار نے شاہ کیلئے صنعت میں سر ماییکر نے کیلئے عدم ترغیب کوبھی ہوا دی۔سولھویں صدی میں سپین بنیا دی طور پر خام مال خاص طور پر اون برآ مدکر تا تھا اور

سپین میں طویل مدتی معاشی جمود

دانشوروں کو باقی ماندہ پر اعظم میں جانے سے رو کئے کی شعوری کوشش تھی ۔ 1530 کی دہائی میں، زیادہ تر ہسیانوی انسان دوست مفکرین، یا تو سپین سے بھاگ گئے، یا اُنہیں کلیسائی عدالت کی طرف سے جیلوں میں ڈال دیا گیا اور 1550 کی دہائی میں بادشاہ نے ہیانوی طلبا کوغیرمکی یور نیورسٹیوں میں تعلیم حاصل کرنے سے روک دیا۔ (34)

تاہم،اتنی دیر سے جتنا کہ 1600، سپین ابھی تک ایک مالدار ملک تھا، جس کی فی کس قومی پیداوارا نگلتان کے برابرتھی اور پورپ میں صرف زیریں مما لک،اوراٹلی سے پیچیےتھی۔(دیکھئے جدول 8.2)(35)کیکن مالتھوسی دباؤ، جنہوں نے پورے مغربی پورپ میں معاوضہ جات اور صرف کو کم کردیاتھا، سوائے انگلتان اور ڈچ جمہوریہ کے، وہ سپین میں بھی موجود تھے۔ 1598 میں فلب دوم کی وفات کے وقت، حقیقی معاوضہ جات اُس کی نسبت 41 فیصد کم تھے، جینے کہ اُس سال تھے جب اُس کے والد جاراس پنجم نے تخت سنجالا (1519)، اور فی کس زری صرف 24 فصدكم تفا۔ (ديكھے اشكال 8.2، اور 8.3) مغربي يورپ كے باقى ماندہ بہت سے مما لک کی طرح، ہیانوی حقیقی معاوضہ جات میں، چودھویں صدی کے اواخر میں کالی موت کے بعد بڑے پہانے برمز دوروں کی کمی کے نتیجے میں،اضافہ ہوا،اوروہ آنے والی صدیوں میں آ ہستہ آ ہتہ نیچ گرتے گئے ،اوراسی طرح صرف سترھویں صدی میں جائز ہموار ہوئے۔



**شكل 8.2:** بسيانيه مين حقيقي معاوضه جات كي شروح 1850-1300 (1790=1790) **ذریعہ:**الواریز ـ نوگل اور ڈی لا ایسکوسورا ـ (2013)

تیار شدہ اشیا جبیبا کہ کیڑے اور یارچہ جات درآ مدکرتا تھا۔وہ ادائیگیوں کے توازن کوامریکا سے آنے والی نقذرقم سے برابر کرتے تھے بحائے صنعتی پیداوار کے ذریعے سے برابر کرنے کے (29) اُن جنگوں نے، جو سپین نے بروٹھٹوں کے خلاف لڑیں، ان برآ مدی صنعتوں کو نقصان پہنچایا۔زیریں ممالک اورانگلستان ہسیانوی اون کے دوانتہائی اہم برآمدی مارکیٹیں تھیں،اوران مما لک کے ساتھ تجارت اُس وقت سُست ہوگئی جب ہیانو یوں نے شال مغربی یورپی مما لک کے ساتھ جنگ شروع کی ۔ان پالیسیوں کے منفی اثرات میڈر ڈمیں دیکھے جاسکتے تھے جہاں ایک حچیوٹی سی سیاسی اور اُمرا کی اشرافیہ بنیادی طور پر سامان تعیش درآ مد کرتی تھی اور باقی ماندہ آبادی ۔ عام طور برگزارے کے قریب تھا درصرف اشیائے ضرور بہ طلب کرتی تھی۔(30)

283

ہیانوی معاثی بدانظامی کی دوسری مثالیں کثرت سے ہیں۔قیمتوں کو کم کرنے کی ایک کوشش میں، کیسٹائل کی کورئیز نے 1548 میں برآ مدات کومنع کرنے اور درآ مدات کی حوصلہ ا فزائی کرنے کیلئے ایک بل پیش کیا۔ 1552 میں اُنہوں نے ،اون ،ریشم اور چڑے سے بنی ہوئی اشیا کی برآ مد کی حقیقی ممانعت کیلئے قانون بنا کر اس قانون کو تقویت دی۔اس تجارت، مخالف یالیسی کا وہی نتیجہ تھا، جومعاشیات کی مبادیات سے واقف کوئی بھی شخص اُمید کرسکتا ہے ..... صنعت كو بهت زياده نقصان موا ..... اور كورئيز نے 1558 ميں اس قانون كو واپس لے ليا۔ (31) کیکن اس واپسی کے بعد برآ مدات پرٹیکس لگا دیا گیا، جو 1564 میں مزید بڑھ گیا۔ برآ مدات يرنيس بادشاہ كيلئے يُركشش تھا كيونكه بيائے ايسے محصولات مہيا كرتا تھا، جوكور يُز ك ہاتھوں سے باہر تھے۔(32) بلاحیرت،ان ٹیکسوں نے ہسیانوی معاشی پیداوارکومزید کم کردیا۔ اس بات کا تصور کرنا بھی مشکل ہے کہ یہود یوں ،مسلمانوں اور یہودی اور مسلمانوں سے تبدیلی مذہب کرنے والوں کے کلیسائی عدالت کے تحت اخراج اوراس کے مابعد نتائج کامعیشت یر معمولی اثر ہوا ہوگا۔ 1609 اور 1614 کے درمیان 275,000 مورسکوز کوسین سے نکالا گیا، جن میں سے ایک تہائی کیٹائل سے تھے۔ یہ مورسکوز بنیادی طور پرشہروں میں رہتے تھے اور زیادہ تر ناپندیدہ نیج کام کرتے تھے۔(33)اگرچہان اخراجوں کےمعاشی اثرات واضح نہیں تھے، کیکن اُنہوں نے لازماً ہسیانوی معاشی اور ساجی زندگی میں کردار ادا کیا ہوگا۔ پھرایک اور معیشت کورو کنے والی زہبی پالیسی، تحریکِ اصلاح کلیسا سے آگے آگے آنے والی، ہسیانوی

سپین میں طویل مدتی معاشی جمود

شكل **8.3**: سپين مين حقيق في كس زرعي صرف 1850-1300 (1550s=100) ذريعه: الواريز ـ نوگل اور ڈي لا ايسکوسودا (2013)

یہ بات حیران کن ہے کہ سپین نے انگلستان اور ڈج جمہورید کی طرح کا راستہ اختیار نہ کیا، خاص طور پراس بات کے پیش نظر کہ سپین کی فی کس قومی مجموعی پیداوار ،سولھویں صدی کے زیادہ تر ھے تک انگلتان سے کوئی بہت زیادہ چیچے نہیں تھی۔ ناصرف پیر کہ انگلتان اور ڈچ جمہوریہ اُن مالتھوسی دباؤں سے بیخے میں کامیاب ہوگئے۔جنہوں نے آخرکار ہسیانوی معاوضہ جات اور خرچ کو کچل ڈالا، بلکہ ستر ھویں صدی کے اختتام پر سپین اوراُسی کے شال مغربی یورپی کے درمیان حقی مجموی قومی پیداوار کے درمیان ایک بہت بڑا فرق پیدا ہوگیا۔اس فرق کواس حقیقت کے ساتھ منسوب کیا جاسکتا ہے کہ وہ خصوصیات جوطویلِ مدنی معاشی ترقی کی پیش گوئی کرتی ہیں، سولھویں صدی کے سینن میں ناپید تھیں ۔ سین کی نودریا فت شدہ دولت کوسر مایدکاری میں لگانے کیلئے کوئی ترغیب نہیں تھی۔ ادارہ جاتی اور معاشی خصوصیات کے سنگم نے دولت کو کہیں اور منتقل کردیا۔ برآ مدات کی حوصلہ شکنی اور زمین کی دولت کی حوصلہ افزائی کرنے والے ٹیکس، اہم تجارتی شراکت کاروں کے ساتھ جنگیں اور بڑھتی ہوئی قیمتوں، جامد ہوتے ہوئے معاوضہ جات، اور اضاسفہ شدہ ٹیکسوں، نے مل کرصنعت میں سرمایہ کاری کی حوصلہ شکنی کی۔ اُس وقت بھی ایسی یالیسیویں کی معاشی کوتاہ اندلیثی بغیر توجہ میں آئے ندرہی۔اصلاح کاروں کے ایک گروہ نے جوآریٹرسٹاس (arbitristas) کے نام سے جانا جاتا تھا،نئی دُنیا سے آنے والے سیکٹوں کی درآمد

یر یابندی، پیداکاری کی اہمیت، معاشی اشرافیہ کیلئے زیادہ سیاسی طاقت، اور بہت سی دوسری اصلاحات کی تبلیغ کی، جوامکانی طور پرسپین کی طویل عرصے کے انحطاط کو روک دیں گی۔(36) کیکن بیاصلاحی تحریک آخر کارنا کام ہوگئ ، کیونکہ ،اگرچہ بیہ ہیانوی معیشت کی طویل مدنی صحت کیلئے بہتر تھی لیکن یہ بادشاہ کی اور اُن لوگوں کی جواس کے اقتد ارکوتو سیع دیتے تھے مختصر مت کے مفادات کو فائدہ نہیں پہنچاتی تھی .....بہترین فلسفیانہ دلائل کوبھی کسی یالیسی میں اپنی راہ بناتے میں مشکلات پیش آتی ہیں، اگریہ اُن لوگوں کو فائدہ نہ پہنچائیں جوسودابازی کی میزیر ہوں۔وہ معاشی اشرافیہ جس نے ان معاشی اصلاحات سے سب سے زیادہ فائدہ اُٹھایا جدید ہیں ب کے ابتدائی دور میں ہوتا، بالکل حکمرانی کے اتنے مضبوط توسیع کارنہیں تھے، کہوہ ان تجاویز کوکوئی موقع دلواسكتے۔

286

یا دد ہانی کیلئے، دوواضح ادارہ جاتی پہلوؤں نے ہسیانوی بادشاہ کو،معاشی اشرافیہ کو بڑی حد تک نظرانداز کرنے کا مواقع فراہم کیا: کورئیز سے بالا بالامحصولات حاصل کرنے کی اس کی صلاحیت اوراس کی نم ہبی جواز بخشی ۔ آ دمی بیرقیاس کرسکتا ہے کہ امریکا وال سے دھڑا دھڑا انے والی رقوم اور ہیسبرگ کی طرف سے اطالوی اور جرمن بینکاروں کی طرف سے آنے والے قرضہ جات وہ واحد دجہ تھے جس سے ہسیانوی بادشاہ ہسیانوی معاشی اشرافیہ سے گفت وشنید کرنے سے احتراز كرسكتا تھا۔ تاہم حارلس پنجم اور فلب دوم كے اقدامات اونچي آواز سے بولتے ہيں: وہ كليساكي منظوری حاصل کرنے اور بطور عیسائیت کے محافظین کے اپنے مرتبے کو قائم رکھنے کیلئے مہنگے اقدامات کرتے تھے کلیسا کی عدالت،اخراجات اورانسانی سرماییاورمز دوروں کے نقصان کے حوالے سے مہنگی تھی، لیکن ہسبر گول نے پوری سولھویں صدی میں یہود بول اور مسلمانوں کو اذبیتی دینے کیلئے اس کا استعال جاری رکھا۔ حاراس پنجم نے مقدس رومی سلطنت میں تحریک اصلاح کلیسائے پھیلا وُ کےخلاف جنگ ہسیانوی سرمائے سے بڑی اور فلپ دوم نے اسی یالیسی کوزیریں ممالک میں جاری رکھا۔فلپ دوم کے جانشین،فلپ سوم (عبد 1621-1598) اورفلپ جہارم (1665-1621) نے سپین کوتیس سالہ جنگ (1648-1618) میں گھسیٹا، جووسطی یورپ میں واقع ہوئی، اور کیتھولک اور پروٹسٹٹ جنگجوؤں کے درمیان تصادم میں تبدیل ہوگئ ۔ ان میں سے کوئی بھی یالیسی براہ راست ہسیانوی مفاد میں نہیں تھی .....اگر چہ وہ ہیببر گول کے مفاد

میں تھیں .....اور بیرسب سیین کیلئے مہنگی تھیں لیکن سپین کا ان میں ملوث ہونا اس روثنی میں سمجھ میں آتا ہے کہ ہسپانوی بادشاہ کلیسا سے جائزیت حاصل کرتا تھا اور اس کے بدلے میں کلیسا کے مفادات کو تحفظ دینے کیلئے لڑتا تھا۔

287

آخرکار، ہیپانوی معیشت مطلق اور اضافی دونوں معنوں میں زوال پذیر ہوگئ۔(37) معاثی کامیابی کے کسی بھی پیانے سے، ہیپانوی معیشت نے سولھویں صدی میں توسیع کے دور کے بعد جدو جہدگی۔ایک عام ہیپانوی 1500 کی نبیت 1820 میں غریب ترتھا، حقیق معاوضہ جات اُنیسویں صدی کے وسط تک بھی مالی موت سے پہلے کی سطوح تک نہ پنچ، اور زرعی اشیا کا استعال دھڑام سے نیچ گرگیا۔اضافی معنوں میں، ہیپانوی معیشت نے بھی نقصان اُٹھایا۔

سپین کا حقیقی فی کس جی ڈی پی، 70 15 میں انگستان کی نسبت تھوڑا سازیادہ تھا، 1700 تک ہے بچاس فیصد سے بھی کم تھا۔ سپانوی فی کس جی ڈی پی کی نسبت 78 فیصد تھا، لیکن ہسپانوی فی کس جی ڈی پی کی نسبت 78 فیصد تھا، لیکن ہسپانوی فی کس جی ڈی پی کی نسبت 78 فیصد تھا، لیکن 1650 تک ہے ڈی ٹی کس جی ٹی ٹرح 1650 میں 14.5 سے گر کر 1750 میں 1750 میں 18.5 ہوگئی:۔ 1694 ہے درمیان، ویلا ڈولڈ، طلیطلہ، اور سیگو ویا کے شہروں کی نصف سے زیادہ آبادی کم ہوگئی (39) شہری آبادی دوبارہ اٹھارویں صدی کے آخر میں جا کر بڑھنا شروع ہوگئی۔ یہ چیز اُس سے متضاد ہے جو کچھا نگستان اور نیوز لینڈ زمیں واقع ہوا، جہاں صنعت کاری کے موقع پر آبادیوں کا طوفان آگیا۔ یہاں تک ہسپانوی زرعی پیداوار بھی سرھویں صدی میں زوال پذیر ہوگئی۔ انگستان، ڈی جہور یہ اور فرانس سے واضح طور پر برعکس، جن میں سے میں زوال پذیر ہوگئی۔ انگستان، ڈی جہور یہ اور فرانس سے واضح طور پر برعکس، جن میں سے میں زوال پذیر ہوگئی۔ انگستان، ڈی جہور یہ اور فرانس سے واضح طور پر برعکس، جن میں سے میں زوال پذیر ہوگئی۔ انگستان، ڈی جہور کے اور کہ اس کے ۔ (40)

سرمایے کے اجتماع، محفوظ حقوقِ ملکیت، اور اُن دوسرے بہت سے پہلوؤں کے پر (بنی معیشت جو)، عام طور پر طویل مدنی معاشی خوشحالی کے ساتھ منسوب کئے جاتے ہیں، معیشت کوتر تی دینے میں پیین کی ناکامی، یورپ کی معاشی تاریخ میں بہت بڑے' گئے مواقع'' کی داستان ہے۔ چند نسلوں تک ایسے محسوس ہوا کہ پیین زبر دست ترقی کرنے کے دہانے پر ہے

اورایک عظیم یورپ کا ایک عظیم معاثی طاقت کا مرکز بننے والا ہے۔اب تک بیات واضح ہوجانی علیہ ہے کہ بیر حقیقت کہ ایساوا قع نہ ہوا،اس گہری جڑیں رکھنے والے ادارہ جاتی ڈھانچ کی وجہ سے تھا، جس نے معاشی ترقی میں مدد نہ کی۔ ہسپانو کی باوشاہ کی طاقت کا مطلب بیتھا کہ اُسے معاشی اشرافیہ کے ساتھ گفت وشنید کرنے کی ضرورت شاذ ونا در صرف محصولات حاصل کرنے کیلئے ہوتی تھی۔ یہ ابتدائی جدید ہیں کیلئے قسمت کی ستم ظریفی تھی: بادشاہ کی مضبوطی ٹھیک وہ چیز تھی جس نے سپین کی طویل مدنی کمزوری میں سہولت پیدا کی۔

### کا ایک غیرمعمولی حصہ تھے۔ دوسری طرف ،مسلمان عرب صوبوں میں بہت زیادہ آیا دی میں تھے ( دیکھئے جدول 8.4)اس کا مطلب ہے کہ مذہبی حکام بعض مقامات پراچھے توسیع کار تھے..... عرب صوبوں اورا ناطولیہ کے کچھ حصوں میں .....کیکن دوسرے علاقوں میں جائزیت مہا کرنے ۔ میں بہت کم موثر تھے۔ (41)

290

#### **جدول 8.3**: برسی برسی عثانیة شهری آبادیوں کی مذہبی ساخت (1535-1520)

| يہود بول كاحصه | عيسائيون كاحصه | مسلمانون كاحصه | شهر               |
|----------------|----------------|----------------|-------------------|
|                |                |                | تر کی             |
| 0.0%           | 2.0%           | 98.0%          | قوني <sub>ة</sub> |
| 1.8%           | 1.1%           | 97.1%          | برصه              |
| 1.0%           | 10.2%          | 88.7%          | انقره             |
| 4.9%           | 12.9%          | 82.2%          | ایڈرن             |
| 10.1%          | 31.6%          | 58.3%          | اشنبول            |
| 0.0%           | 46.1%          | 53.9%          | ٹو کا ٹ           |
| 0.0%           | 74.2%          | 25.8%          | سيواس             |
|                |                |                | <i>ي</i> ونان     |
| 0.0%           | 9.8%           | 92.2%          | یر بیبا           |
| 5.9%           | 32.7%          | 61.4%          | سیرلیس            |
| 0.0%           | 62.3%          | 37.7%          | نيويولس           |
| 21.9%          | 41.6%          | 36.5%          | ٹر یکالا          |
| 54.4%          | 20.3%          | 25.3%          | تھیسالونیکی       |
| 0.0%           | 99.5%          | 0.5%           | انتھننر           |

# سلطنت عثانيه مين مذهبي جواز بخشي اقتذ اراورمعاشي جمود

سلطنت عثمانيه ميں مذہبی جواز .....

عثانی سلطان کے بارے میں بھی بیسوچنا کہ وہ زیادہ سے زیادہ فائدہ اُٹھانے برنگی ہوئی یا بندیوں کے مسئلے کوحل کر رہاتھا، اُتنا ہی مفید ہے جتنا کہانگلیسی، ڈچ یا ہسیانوی حکمرانوں کے بارے میں سوچنا تھا۔ سلطان نے اپنی حکمرانی کوتوسیع دینے کے لیے اُن بہترین قوانین اور یالیسیوں کا متخاب کیا جو وہ کرسکتا تھا، جواُن یابندیوں کے ساتھ مشروط تھیں جن کا اُسے اپنے توسیعی کارندوں کی طرف ہے سامنا تھا۔ تاہم سلطان کی یابندیاں اُن یابندیوں سے بہت مختلف تھیں جن کا سامنامغربی پورپی حکمرانوں کوتھا، خاص طور پر بڑسٹنوں کو۔ان یابند یوں کے درمیان اختلا فات اتفاقی نہیں تھے: وہ'' راستے یرمنحص'' اقدامات کے ایک طویل سلسلے کا نتیجہ تھے، جن میں سے بہت سوں کو یہ کتاب نمایاں کر تی ہے۔ یہ حصہ وضاحت سے بیان کرتا ہے کہ وہ اختلافات ا کیا تھے، وہ کیوں پیدا ہوئے اوراُن کے معاشی نتائج۔سولھویں صدی کے آغاز سے،عثانی ایک الیی وسیع اور مختلف الا جز اسلطنت برحکومت کرتے تھے۔جس میں عرب،ٹرک،سلاو،مسلمان اور عیسائی اوریہودی شامل تھے۔اُن کے نسلی اور بہت سے علاقوں کی مذہبی ساخت کے اختلافات کا مطلب یہ تھا کہ جو چیز بعض علاقوں میں موثر طور پر توسیع حکمرانی کا کام کرتی تھی بعض دوسرے علاقوں میں کم موثر تھی۔ بلاشبہ اسلامی علما کی طرف سے جواز بخشی اقتدار صرف اُن جگہوں برموثر تھا جہاں کی آبادی زیادہ ترمسلمان تھی۔ برکن (Barkan)(1970) کےمطابق پندرھویں صدی میں استنبول سے باہر تقریباً 60 فیصد عثانی گھرانے اور مسلمان تھے۔ اگرچہ پوری سلطنت میں بہت زیادہ تنوع تھا۔ 1520 کی دہائی تک ،عثانیوں نے اُن جنوب مشرقی پوریی شہروں پر حکومت کی جہاں تقریباً کوئی مسلمان نہیں تھا، جبیبا کہ ایشنز، جبکہ دوسرے جنوب مشرقی پورپی شہر بڑی حد تك مىلمان تھے۔ ديکھئے جدول 8.3) يہاں تک كەاناطواييە ميں صرف 58 فيصدمسلمان (جديد دورکاتر کی ) میں بھی ،عیسائی بہت سے شہروں بشمول استنبول کے صرف 58 فیصد مسلمان تھا آبادی

سلط ... عثار مین زهبی حواز

| تا تمانىيە يىل مەربى بوار | 291   |       | مران ،مدرجب اوردوح |
|---------------------------|-------|-------|--------------------|
|                           |       |       | جنوب مشرقی یورپ    |
|                           |       |       | (بونان کےعلاوہ)    |
| 4.0%                      | 20.2% | 75.7% | موناسٹر            |
| 1.4%                      | 23.8% | 74.8% | سکو چېج            |
| 0.0%                      | 33.6% | 66.4% | صوفيه              |

**ذرارنُع**: بركن (1970) ويسٹ كاٹ (2013)

### **جدول 8.4:** بعض عرب صوبوں کی ندہبی ساخت قریباً 1590-1570

| يبود يول كاحصه | عيسائيون كاحصه | مسلمانون كأحصه | جديدملك | شهر    |
|----------------|----------------|----------------|---------|--------|
| 0.0%           | 0.0%           | 100.00%        | عراق    | بھرہ   |
| 0.2%           | 2.6%           | 97.3%          | ثام     | حلب    |
| 0.9%           | 5.9%           | 93.2%          | عراق    | بغداد  |
| 2.1%           | 7.8%           | 91.1%          | ثا      | ومشق   |
| 0.6%           | 23.0%          | 76.4%          | ليبيا   | طرابلس |

ذرارنَع: بركن (1970) ويسٹ كاٹ (2013)

وقت کے ساتھ ساتھ، بہت سے سابقہ عیسائی صوبوں میں مسلم آبادی کا حصد بڑھ گیا، اور اس طرح مذہبی جواز بخشی اقتدار کے موثر میں اضافیہ ہوگیا۔ یہاں تک کہانتھننر بھی، جس میں سولھویں صدی کے آغاز میں بہت کم مسلمان تھ، 1675 تک 29 فصد تک مسلمان ہو چکا تھا۔ زیادہ عمومی طور پر، سولھویں اور ستر ھویں صدیوں کے دوران، پورپ روز افزوں مسلمان ہوتا گیا، خاص طور پر بڑے شہروں میں مسلمانوں کی آبادی بڑھتی گئی۔ (دیکھئے جدول 8.5)اس نے ٹھیک اُن علاقوں میں مذہبی جواز بخشی اقتدار کےموثرین کو بڑھادیا، جہاں ابتدائی عثانی دور میں یہسب سے کم موژ تھی۔

292

| 8.50 سوھویں ستر تھویں صدیوں میں مسلمان آبادی کا حصہ بمخب جنوب مسرتی کورپی شہروں میں۔ |                               |                               |          |  |  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|-------------------------------|----------|--|--|--|
| مشاہدہ کے سال                                                                        | سترهوي صدى مين مسلمانون كاحصه | سوكهوي صدى مين مسلمانون كاحصه | شهر      |  |  |  |
| 1540, 1675                                                                           | 29%                           | 5%                            | اليخفنر  |  |  |  |
| 1536, 1660                                                                           | 78%                           | 29%                           | بلغراد   |  |  |  |
| 1564, 1670                                                                           | 49%                           | 4%                            | الونينا  |  |  |  |
| 1596, 1683                                                                           | 50%                           | 15%                           | نِكو سيا |  |  |  |
| 1530, 1643                                                                           | 80%                           | 40%                           | پُرِزرَن |  |  |  |
| 1477, 1600                                                                           | 98%                           | 27%                           | سرائيوو  |  |  |  |
| 1500, 1659                                                                           | 70%                           | 55%                           | سيريز    |  |  |  |

**ذرائع**: ويبث كاث (2013)، بير مين ايرآل (2005)

یندرهویں اور سولھویں صدیوں میں،عثانیوں کی فوجی طاقت اور مذہبی جائزیت کےاختلاط نے اُنہیں توسیعی فتوحات کا آغاز کرنے کا موقع دیا۔عثانیوں نے اُنہیں توسیعی فتوحات کا آغاز کرنے کاموقع دیا۔عثانیوں نے تر کمان فوجی اشرافیہ کےساتھ سودایازی کرکےفوجی طاقت حاصل کی،جس نے نومفتوجہ علاقوں میں زمین کے بدلے سلطان کی توسیع پیندانہ کوششوں کی مدد کی۔ نتیج کے طور پر ،سلطنت عثانیہ کا حجم اس کی پہلی چندصدیوں میں بہت زیادہ پھیل گیا۔شال مغربی جزیرہ نمائے انا طولیہ (ترکی) میں توسیع کے ابتدائی سالوں کے بعدعثانیوں نے جزیرہ نمائے بلقان کواوریاقی ماندہ جزیرہ نمائے اناطولیہ کو پندرھرویں صدی کے وسط تک فتح کرلیا۔عثانیوں نے سولھویں صدی میں اپنی سلطنت کوان علاقوں کے فتح کرنے سے توسیع دی: جدید دور کے ہنگری، رومانیہ، مالدووا، آ ذربائیجان، آرمینیا، عراق، شام، لبنان، اُردن، اسرائیل، جزیرہ نمائے عرب کے کچھ جھے (بشمول مکہ اور مدینہ کے )اور تقریباً پورے شالی افریقہ کے ساحل کے۔

(د مکھئےشکل 8.1)

ا بینے مغربی یور بی حریفوں کی طرح ،عثمانی بھی سولھویں صدی میں مسلسل جنگ میں اُلجھے ہوتے تھے۔جنگیں رقم کا تقاضا کرتی تھیں،اوراُن کی مالی ضروریات کو پورا کرنے کیلئے عثانیوں

| <br>لطنتِ عثمانيه مي <b>ن مُد</b> نجي جواز | سا 294 |     | حکمران ، مٰد ہب اور دولت     |
|--------------------------------------------|--------|-----|------------------------------|
| 29.9                                       | 4      | 8.9 | وينس                         |
| 8.9                                        | 3      | 5.9 | انگلستان                     |
| 0.9                                        |        | 6.5 | پولینڈ <sup>لیت</sup> ھوانیا |

فرائع: كارامان اوريامك (2010)-

باب پنجم نے اس طرف توجہ دلائی کہ عثانیوں کیلئے مذہبی جواز بخشی اقتدار کس قدرا ہم تھی، خاص طور پر قسطنطنیہ (1453) (1517) مکہ اور مدینہ کی فقوحات کے بعد۔ان فوجی کامیابیوں نے سلطانوں کوا قتد ارکا مذہبی جوازعنایت کیا، باوجوداس کے کہاُن کے پاس نہ تو پیغیبر تک خونی رشتہ تھا، نہ ہی عرب ورثہ تھا۔ اُنہوں نے اپنی مذہبی جواز بخشی کو، قوانین اور پالیسیاں بنانے میں '' مسلم کا کردار'' ادا کر کے، تقویت دی، جو که سی حکمران کیلئے ایک لا زمی کام تھا، جواسلامی مذہبی حاکمیت سے جواز حاصل ہونے کا دعویٰ کرتا ( دیکھئے ہاں 3 )عثمانیوں نے مذہبی حاکمیت کی مزید حمایت، اُنہیں حکومت میں لاکر، حاصل کی، جس نے مذہبی علما کواُن کی قوانین اور پالیسیویں کی عوامی منظوری دے کر، اُن کی مزید حمایت حاصل کی ، پندرهویں صدی کے اواخر میں عثمانیوں نے مفتی اعظم کا منصب قائم کیا، جوکہ ایک طاقتور منصب تھا، جو مذہبی قانون دانوں کےسلسلئر م اتپ کی نگرانی کرتاتھا۔

نہبی حاکمیت کوریاست میں لانے سے اُن کی جواز بخشی اقتدار کی صلاحیت کم ہوگئی۔ کیونکہ مذہبی انتظامیہ کوسلطان کے ماتحت تصور کیا جاتا تھا،لہٰذا مذہبی حاکمیت اب جواز بخشی اقتدار کا آ زاد ذریعهٔ نہیں تھا، جتنا کہاسلامی علا کی جماعت گزشته صدیوں میں ہوتی تھی۔ پیعثانیوں کی طرف سے چا تُلا فیصلہ تھا،جس کے لحاظ سے، ریاست کے اندر، دوعوامل نے مذہبی مرکزیت کے فوائد کو، کمز درشدہ دوعوامل نے مذہبی مرکزیت کے فوائد کو، کمز درشدہ جواز بخثی کی صلاحیت کے نقصانات سے زیادہ کر دیا،اوّل،ایک بڑھتی ہوئی،اور مختلف الاجز اسلطنت کوایسے عدالتی فیصلوں کی ضرورت تھی، جو ماحولیات کے ایک حلقے میں عثانیہ پالیسی کی حمایت کریں۔ ایک الیمی انتظامیہ پیدا کرکے جس میں اعلیٰ مناصب طاقت دولت اور وقار حاصل کریں،عثانیوں نے ہر مرتبے کے قانون دانوں کواپنی یالیسیوں کی حمایت کرنے کی ترغیب پیدا کردی; کوئی بھی قانون

نے،اییخ وسیع ہوتے ہوئے صوبوں کے وسائل کو اُنڈیلا۔اُن کی مالیاتی مشینری سولھویں صدی میں پورپ کی بڑی طاقتوں کی مشینری کے برابرتھی ۔صرف فرانس ہی اس قابل تھا کہ وہ معنی خیز حد تک عثانیوں کی نسبت زیادہ محصولات جمع کرنے کے قابل تھا،اگر چہ پورپی ریاستیں فی شہری کے حساب سے کہیں زیادہ محصولات اکٹھا کرنے کے قابل تھے بہنست عثانیوں کے ( دیکھئے جدول 8.6) بلاشبہ، عثانیوں کے ہاتھ میں اُس سے تین گنامحاصل کی رقومتھیں، جتنی کہ 1550 کی دہائی میں انگلیسیوں کے ہاتھ میں تھیں، اور وینس کے لوگوں کی نسبت دو گنامحصولات تھے، جومشر تی بحيرة روم ميں غلبے کی جدوجہد میں اُن کے انتہائی اہم حریف تھے۔ دوتہائی ہے لے کرتین چوتھائی تک ٹیکس کے محصولات ٹیمار کے ذریعے حاصل ہوتے تھے جو کدایک فوجی پٹے کاٹھیکہ تھا، جس کے ذریعے صوبائی گھڑ سوار فوجی ، ریاست کیلئے اپنی فوجی خدمات کے صلے میں کسانوں سے براہ راست زرعی ٹیکس وصول کرتی تھی۔(42) ٹیمار کا نظام جا گیردارارانہ پورپ کے ٹیکس وصولی کے نظام کی مانندتھا، جہاں جا گیردار فوجی خدمات کے عوض محاصل کو کنٹرول کرتے تھے۔ ٹیمار کے نظام کاعثانیوں کوسب سے بڑا فائدہ پیرتھا کہ وہ اُنہیں اپنی فوجی کوکرنسی کی قلت کا سامنا ہونے کے باوجود کسانوں کیلئے کرنسی میں ٹیکس کی ادائیگی کو ناممکن بنادی تی تھی، معاوضہ جات ادا کرنے کے قابل بنادیتا تھا۔ مذہبی قانون دان ( قاضی ) اس بات کا اختیار تفویض کرتے تھے کہ کون ٹیکس وصول کرے گا، اور تمام جا گیردارانہ آمدنیاں اور مراعات سلطان ہے آتی تھیں۔ ( 43)کسی علاقے میں ان قانون دانوں اور ٹیمار کے حاملین کو بہت زیادہ طاقتور ہونے سے رو کئے کیلئے، سلطان ان دونوں چیزوں کو کم از کم ہرتین سال کے بعد گھماتے رہتے تھے۔ (44)

**جدول 8.6:** ریاستی محصولات 1550-1550، سالانه اوسطیں (گل) جاندی کے ٹنوں میں اور (فی کس) جاندی کے گراموں میں

|               | گل ٹیکس محاصل | فی کس تیکس محاصل |
|---------------|---------------|------------------|
| فرانس         | 151.6         | 10.9             |
| سپين          | 107.1         | 19.1             |
| سلطنت عثمانيه | 106.1         | 5.6              |

حکمران ، مٰزہباور دولت

دان، جوعثانیہ پالیسی کوچیلنج کرتا، سلسلہ مراتب کے اندرتر قی نہیں کرسکتا تھا۔ دوم اور زیادہ اہم بات یہ ہے کہ عثانیوں نے متنازعہ پالیسیاں اپنا کیں .....خاص طور پرعلاقائی توسیعی کے سلسلے میں .....جن میں سے بہت سی اسلام کی تھم عدولی کرتی تھیں۔ اتنا جلدی جتنا کہ 1485، عثانیوں نے اپنی نگاہیں مسلم مملوک سلطنت پر تملہ کرنے پر ٹوکائی تھیں، جومھر، مشرق وسطیٰ کے پچھ صوں، اور مکہ اور مدینہ کے مقدس شہروں پر کنٹرول رکھتی تھی۔ 1517 تک عثانیوں نے مملوکوں کو فتح کرلیا۔ ایک دوسری مسلم ریاست کے خلاف جنگ واضح طور پر عثانی ندہبی حاکمیت کی حمایت کی متقاضی تھی۔ کیونکہ مسلمانوں پر تملہ کرنے اور انہیں قتل کرنے کا جواز لانا، اسلامی تناظر میں، بہنست اسلام کے تورائے علیہ کی دیا ہوں کے تعدل کے دیادہ مشکل تھا۔ اس کے تھوڑے عرصے بعد (1555 -1532) عثانیوں نے اپنے مشرقی جانب ایک اور مسلم سلطنت پر جملہ کردیا، فارسی صفو یوں پر بہنظوں کیا تا ایک ایک ایک میں دیا ہوں کے توسیع پندا نہ کردیا۔ ایک مقور کے دیاری کا خواس کے نوسیع پندانہ کردیا۔ ایک مقور کیا توسیع پندانہ کرائے کا خواس کے نوسیع پندانہ کرائے کیا تعین آزاد نہ بہی حاکمیت رکھنا جواس کے نوسیع پندانہ عزائم کی حالیت نہ کرے۔

سلطان اور فرہبی حاکمیت کے درمیان ہم زیستی کے تعلق کی بہت مشہور مثال طاقتور مفتی اعظم ابوسعود کی طرف سے پیش کی گئی، جواہم سلطان سلیمان اول کی حکومت میں (عہد -1520 ) بنیادی فرہبی اہلکارتھا۔ ابوسعود سلطان کی خواہش کو خفی اسلامی قانون کے ساتھ ،ہم آ ہنگ کر نیا مشہورتھا، جواتی دور تک چلا گیا کہ سلیمان اول کو خلیفہ کے لقب کا جواز پیش کر دیا ، باوجود اس کے عثانیوں کا (حضرت) محمد کے ساتھ کوئی خونی رشتہ نہیں تھا اور نہ ہی وہ عرب تھے۔ ابوسعود، دوسرے مغتیان اعظم کی طرح ،نظم ونسق کے معاملے میں بھی ، قبضہ چھوڑ نے کیلئے آ مادہ تھا: اُس نے بُرم ، جائیداد، وقف ،ٹیکسوں ، اور شادی بیاہ کے قوانین کوسلطان کی خواہشات کے قان میں اور ایک ایسے طریقے پرمنظم کیا جواسلامی قانون سے ہم آ ہنگ تھا۔ (45)

سلطان کی، مذہبی حاکمیت کوسنجالنے اور اس کے ساتھ ساتھ صوبائی فوجی اشرافیہ سے حمایت حاصل کرنے کی صلاحیت کے معاشی نتائج تھے۔ بہت سے مغربی یورپی حکمرانوں کے خاص طور پر پزوٹسٹنوں کے برعکس،عثانیوں کواپنی حکمرانی کی توسیعی، یاٹیکس کے محصولات حاصل

کرنے کیلئے معاثی اشرافیہ کے ساتھ گفت وشنید کرنے کی ضرورت نہیں ہوتی تھی۔ کہنے کا مطلب بینہیں ہوتی تھی، کہنے کا مطلب بینہیں دیں ...... وہ مراعات دیتے تھے، خاص طور پر ٹیمارسٹم کے تحت، نہ ہی کہنے کا مطلب بیہ ہے کہ سلطانوں نے بھی بھی غیرعثانیوں معاثی اشرافیہ کے ساتھ گفت وشنیز نہیں کی ..... اُنہوں نے گفت وشنید کی، اور جو نہی اٹھارویں اور اُنیسویں صدیوں میں عثانیہ معیشت کمزور ہوتی، تو سلطانوں نے غیر ملکی تا جروں کی کاروباری مراعات کو معاہدات کے ذریعے وسیع کیا، یہاں نکتہ صرف یہ ہے کہ عثانی معاثی اشرافیہ ...... تا جروں، صرافوں، اورصنع کاروں ..... کا حکومتی پالیسیوں میں بہت کم عمل دخل ہوتا تھا۔

296

یہ چیز مغربی یور پی حکمرانوں کے ساتھ ایک واضح تقابل رکھتی ہے، یہاں تک کہ کیتھولک حکمرانوں کے ساتھ اتنی جلدی جتنا کہ بیسویں صدی، گفت وشنید شروع کردی تھی۔ یور پی حکمرانوں نے، محاصل اور سیاسی توسیع کہ بیسویں صدی، گفت وشنید شروع کردی تھی۔ یور پی حکمرانوں نے، محاصل اور سیاسی توسیع کاری کے بدلے میں، پارلیمانوں میں معاشی اشرافیہ کیلئے حقوقِ ملکیت اورلوگوں پرحقوق میں، مختلف اوقات ہیں، پچھ نہ پچھ چھوڑ دیا۔ یہ چیز تحریکِ اصلاح کلیسا کے بعد خاص طور پرصحیح تھی۔ جب کلیسا نے پوٹسٹنٹ حکمرانوں کو اقتدار کا جواز بخشنے کی صلاحیت کھودی۔ لیکن سلطنتِ عثانیہ میں پارلیمان سے مشابہہ کوئی ادارہ نہیں تھا۔ کوئی ایسے گروپ نہیں تھے جو بادشاہ کو محدود کرنے میں پارلیمان سے مشابہہ کوئی ادارہ نہیں تھا۔ کوئی ایسے گروپ نہیں تھے جو بادشاہ کو محدود کرنے ہوں۔ یہ چیز جز وی طور پراس وجہ سے تھی کہ ایسے کوئی آزاد شہر نہیں تھے جن کے ساتھ گفت وشنید کی جاتی (46) لیکن ستر ھویں صدی سے پہلے سلطان کو معاشی اشرافیہ کیلئے کوئی حقوق چھوڑ نے کی کوئی فرورت ہی نہ تھی۔ اس کی وجہ سادہ ہے: سلطان کو معاشی معاشی اشرافیہ کیلئے کوئی حقوق چھوڑ نے کی کوئی وجہ نہیں تھی کے ونکہ وہ محاصل اور جائزیت اُس کے بغیر بھی حاصل کرسکتا تھا۔

عثانی سلطانوں پر پابندیاں پھر پرلکیز نہیں تھیں۔ اُن ادارہ جاتی تبدیلیوں پر جوستر ھویں صدی میں واقع ہوئیں، تھوڑی توجہ مرکوز کرنے سے بید کھناممکن ہے کہ یہ پابندیاں وقت کے ساتھ ساتھ کیسے تبدیل ہوئیں۔ عثانیوں کی توسیع کا طریقہ کاراس صدی کے دوران ڈرامائی طور پر تبدیل ہوگیا، کیونکہ مغربی یورپ اور صفوی سلطنت کی طرف سے چیچے دھکیلے جانے کی وجہ سے فتح تبدیل ہوگیا، کیونکہ مغربی یورپ اور صفوی سلطنت کی طرف سے چیچے دھکیلے جانے کی وجہ سے فتح کے ذریعے عثانی توسیع کم ہونا شروع ہوگی۔ اسی اثنا میں، جب عثانیوں نے، بڑھتی ہوئی یورپی

طاقتوں کے ساتھ مقابلہ کرنے کی خاطرا کیہ مستقل قائمہ فوج کی ضرورت کا احساس کیا، تو جنگ کے اخراجات بڑھنے لگ گئے۔ فتح کے محصولات تک کم رسائی، اور جنگ کے بڑھتے ہوئے اخراجات نے عثافیوں کی مالی صورتِ حال کو تبدیل کر دیا۔ سترھویں صدی کے وسط تک عثانی، افراجات نے عثافیوں کی نبیت، واضح طور پر کم محصولات حاصل کر رہے تھے۔ اگر چہ سلطنتِ عثانیہ کی آبادی انگستان کی آبادی سے چارگنا اور ڈچ جمہوریہ کی نبیت دس گنا زیادہ تھی۔ لکن عثانی، 1650 کی دہائی تک اپنے شہریوں سے، ان دواقوام کی نبیت کم ٹیکس اکٹھا کر رہے تھے۔ (دکھنے حدول 8.7)

297

**جدول 8.7:** سترهویں صدی میں ریاستی محاصل، سالا نہ اوسطیں جاندی کے ٹنوں میں (گُل) اور (نی کس) جاندی کے گراموں میں ہیں۔

|                     |           |           | - 7       |                              |
|---------------------|-----------|-----------|-----------|------------------------------|
| فی کس فیکس کے محاصل |           |           | L         | کل ٹیس کے ماصل               |
| 1650-1659           | 1600-1609 | 1650-1659 | 1600-1609 |                              |
| 57.3                | 62.6      | 412.7     | 430.8     | <i>سپ</i> ين                 |
| 56.5                | 18.1      | 1053.7    | 29.2      | فرانس                        |
| 7.4                 | 5.8       | 150.1     | 122.6     | سلطنتِ عثمانيه               |
| 114.0               | 76.2      | 213.9     | 116.8     | ڈچ جمہوریہ                   |
| 42.5                | 37.5      | 68.0      | 67.6      | وينس                         |
| 38.7                | 15.2      | 196.1     | 65.7      | انگلىتان                     |
| 5.0                 | 1.6       | 39.9      | 15.2      | پولینڈ <sup>لی</sup> تھوانیا |
| 9.0                 | 2.4       | 6.3       | 3.5       | بريثيبا                      |

**ذرائع:** كارامان اور پا مك (2010)

ان وجوہات کی بناپرستر ہویں صدی میں، عثانیوں نے ٹیکس وصولی کے نظام اور اور مقامی نظم ونسق دونوں کوغیر مرتکز کر دیا۔ وہ اپنی حکمرانی کی توسیع اور ایسے علاقوں میں ٹیکسوں کی وصولی، جواستنبول سے آسانی سے کنٹرول نہیں کئے جاسکتے تھے۔اس کیلئے، مقامی دلالوں، جنہیں'' سرکردہ

لوگ' (اعیان) کہاجا تا تھا، متوجہ ہوئے۔ عثانیوں نے اعیان کو کئی مقاصد کیلئے ملازمت میں رکھا: ٹیکسوں کی وصولی، فوجوں کو متحرک کرتے، عوامی نظم ونتی قائم کرنے اور شہری تنازعات کو حل کرنے کیلئے۔ (دیکھئے باب6) اعیان کسی نہ کسی قسم کی مقامی، ساجی، معاشی ساسی طاقت رکھتے سے۔ وہ اشراف تھے۔ جن کی حیثیت اُن کے نظم ونسی قائم کرنے کی صلاحیت کے رہین منت تھی۔ عثانیوں نے ابتدائی طور پر اپنی مالی اور قانون حیثیت کو اس طرح غیر مرتکز کیا کہ اُنہوں نے اعیان کو، پیشگی نقدادا نیگل کے بدلے ایک سال کیلئے اجرت اور ٹیکس وصولی کا اختیار دے دیا۔ جوں جوں مالی نقاضے بڑھتے گئے۔ انہوں نے ان ٹھیکوں کے دورا نئے کو بڑھا دیا۔ کیونکہ ایسی کوئی مرمائے کی مارکیٹیں نہیں تھیں جہاں سے ریاست بڑے پیانے پر قرض لے سکتی، الہذا ان ٹھیکوں کو توسیع دینا ہی ایک ایسا طریقہ تھا جوعثا نیوں کو، مستقبل کے ٹیکس محاصل کو ایک صفانت کے طور پر استعمال کر کے، رقم کی بڑی مقدار میں قرض پر لینے کا موقع دیتا تھا۔ 1695 میں شروع کر کے، استعمال کر کے، رقم کی بڑی مقدار میں قرض پر لینے کا موقع دیتا تھا۔ 1695 میں شروع کر کے، ریاست ایک ایسے ادارے کے تحت جسے" مالکانہ" کہاجاتا تھا، زندگی بھرکی ٹیکس وصولی کے اجازت ناموں کے بدلے چھوٹی مدت کی بڑے پیانے پر ادائیگیوں کا تقاضا کرتی تھی۔

کے برعکس جو بھی کبھارا بنی جائزیت کیلئے سنجیدہ دھمکیوں کا سامنا کرتے تھے، جواُنہیں اشراف کے ساتھ بطور گروپ کے سودابازی کرنے پر مجبور کردیتی تھیں،عثانیوں کو 1453 میں قسطنطنیہ کو فتح کرنے کے بعدا بنی جائزیت کیلئے ایسا کوئی شجیدہ خطرہ در پیش نہ ہوا (47) ۔ لہذا سلطانوں نے، ا پنے مغربی یورپ مثیلوں کی حد تک معاثی اشرافیہ کومراعات کی قربانی تبھی نہ دی۔اس کا مطلب یہ ہے کہ جب سترهویں صدی میں فتو حات رُک جانے کے بعد عثانیوں کی مالی حالت انحطاط یذیر ہوئی، تو سلطان کے ساتھ سودا بازی کیلئے اشرافیاؤں کا کوئی ادارہ جاتی مجموعہ نہیں تھا۔ لہذا سلطانوں نے اعیان کی طرف رُخ کیا۔ جووہ واحدلوگ تھے، جوبغیر فوجی طاقت کے ٹیکس وصول کر سکتے تھے، کیونکہ وہ ایک ساجی درجہ رکھتے تھے۔

299

نظری طور براعیان ،سلطان کے ساتھ اجھا عی طور برسودا بازی کرنے کیلئے اکٹھے ہوکر جھا ینا سکتے تھے۔مثال کےطور پر وہ اپنے ٹیکس کے حلقوں کومتحد کرکے بڑے حلقے بناسکتے تھے، جو سلطان کے مقابلے میں اُن کے مفادات کو متحد کردیتے۔ ایلیانا بالا اور نویل جانس (2009) (Eliana Balla and Nocl Johnson) یہ تح بر کرتے ہیں کہ ستر طویں صدی میں فرانس کے ٹیکس وصول کنندگان نے ایسا کیا اور اس طرح بادشاہ پریابندی لگانے کا اختیار حاصل کرلیا۔ ا بینے اپنے ٹیکس کے حلقوں کوایک بڑی شراکت میں مجتمع کر ہے، جسے کمپنی آف جنرل فارمز کہاجا تا تھا، فرانسیسی ٹیکس وصول کنندگان مشتر کہ طوریر بادشاہ کے محاصل کوروک سکتے تھے، اگر بادشاہ اُن کی خواہشات کے خلاف عمل کرتا۔ دوسری طرف عثانی ٹیکس وصول کنندگان ،اسی طرح اجتماعی طور یمک کرنے کا جذبہ محرکہ کم ہی پاتے تھے۔ایک بات یہ ہے کہ اسلامی قانون الیی شراکت کے جذبه محرکہ کوروکتا تھا۔ اسلامی قانون جائیداد کوایک پہلے سے طے شدہ کلیے کے مطابق ،تقسیم کرنے کا حکم دیتا ہے۔اور کوئی بھی وارث حاصل ہونے والے کسی حصے کی شراکت کو تخصیل کرسکتا تها (48) لهذا مختلف مقامات مين تعلق ركھنے والے اليسے نيس وصول كند گان كى شراكت جوايك دوسر کونہ جانتے ہوں ،ایک بہت زیادہ نقصان کے خطرے سے دوجیار ہوتی ، کیونکہ کسی رُکن کی و فات بر کوئی وارث شرا کت کوتحلیل کرسکتا تھا۔

پھر بھی،خواہ اسلامی قانون بڑی شراکتوں کے حق میں بھی ہوتا،تو بھی سلطنت عثانیہ کے اعیان کے ہاں اجماعی طور یمل کرنے کا جذبہ محرکہ اس سے کم تر ہوتا، جتنا پورٹی ٹیکس کنندگان

کے ہاں تھا۔اعیان کواییخ خاندانی شجرہ کی وجہ سے مقامی آبادی پراثر ورسوخ حاصل تھا .....وہ ا کثر اوقات سلطان کے وفادار دیتے کے ارکان کی اولا دیتھے.....لہٰذاوہ سلطان کے مقابلے میں اُس کی نسبت بہت زیادہ سودا بازی کی یوزیشن میں تھے۔ جتنا افرادی طور پر یور پی ٹیکس وصول کنندگان بادشاہ کے مقابلے میں تھے۔اگرسلطان اعیان کے حقوق سے تجاوز کرتا یا بہت زیادہ جرى وصوليول كيلئے كہتا، تواعيان أس كو بالكل نظرا نداز كرسكتے تھے، جبكہ وہ اپنے علاقے يركنٹرول قائم رکھ سکتے ایسا درحقیقت عام طور پر ہوتا تھا۔اعیان اکثر اوقات اپنے ٹیکس کے حلقوں کواینے وارثین کونتقل کردیتے تھے، بحائے اُنہیں ریاست کوواپس کرنے کےاوراس طرح سلطان کوان حلقوں سے محاصل وصول کرنے سے معذور کردیتے تھے۔ بعض اعیان محاصل کوسلطان کے پاس بھیجنا بالکل ہی بند کر دیتے تھے۔ (49) اس سے ریاست کے محاصل خاصی حد تک کم ہوجاتے تھے.....عثانیوں کے ٹیکس کے محاصل سترھویں اورا ٹھارویں صدیوں میں گزشتہ صدیوں کی نسبت بہت كم ہو گئے تھے.....اوراس نے آخر كار' مار لكانه' نظام كونا كام بناديا، جسے عثانيوں نے ،معاشى اصلاحات کے ایک وسیع ترسلسلے کے طور پر 1840 کی دہائی میں بتدریج ترک کردیا۔(50)

300

اعیان اورمغر کی پورٹی پارلیمانوں کے ارکان کے درمیان ایک اور اہم فرق تھا: اعیان کو شاذ ہی کاروباری سرگرمیوں ہے کوئی غرض ہوتی تھی ..... کچھ کاروباری زراعت میں مشغول تھے، کیکن وہ اعیان بنیادی طور پرنفذ آور فصلوں کو،عیسائی تا جروں کواستعال کرتے ہوئے پورپ میں فروخت كردية تھے۔ کچھ دوسرے اعيان بھي تجارت ميں مشغول تھے۔ ليكن پينستاً كم عام تھی۔ اعیان عام طور براینے مناسب انتظامی عہدیداروں کے ذریعے یا خاندان اور قبائلی تعلقات کے ذریعے حاصل کرتے تھے ۔۔۔۔۔ تاکہ معاثی سرگرمیوں میں ملوث ہونے کی وجہ سے۔ بلاشبہ، عثانیوں کے ٹیکس وصولی کے انتظامات کی غیر مرتکز نوعیت، اورٹیکس وصولی کے حلقوں پر کمز ورحقوق ملکیت نے خراب محرکات پیدا کئے۔اُ جرت پرٹیکس وصولی، زراعت، تجارت یاصنعت میں سر مایپہ کاری کرنے کی نسبت زیادہ نفع بخش تھی۔ کیونکہ ٹیکس وصولی کے ملقوں پر حقوق ملکیت غیر محفوظ تھے.....ا ٹھارویں صدی میں سلطان اکثر اوقات ٹیکس وصولی کے حلقوں کو ضبط کرلیتا تھا .....لہذا اعیان عام طور برکاروبار کی قیت پر جری طور پڑٹیس کے محاصل جمع کرنے پر توجہ مرکوز کرتے تھے۔اگر چہ زیادہ کاروباری سرگرمی کامطلب بیرتھا کہ متقبل میں زیادہ ٹیکس وصول ہوں گے،

لیکن ٹیس وصولی کٹندگان کواس بات کا یقین نہیں ہوتا تھا کہ سلطان کا میابترین ٹیکس وصولی کے حلقوں کے اثاثہ جات کو ضبط کرنے سے بازرہےگا۔ (51)

301

نتیج کے طوریر، تا جروں، صنعتکاروں اور صرافوں کو حکومت میں بھی وہ اہمیت حاصل نہ ہوئی جومقامی معاثی مسائل پراُن کے اختیار سے قریبی مشابہت رکھتی، اوریقیناً اُن کے اندراینے یور پی مثیلوں کی نسبت یالیسی براثرانداز ہونے کی صلاحیت کم تھی۔ (52)خلاصہ بیرکہ پالیسیاں معاشی اشرافیہ کی قیمت پر ریاست اوراعیان کے حق میں ہوتی تھیں۔ نجی سر مایے کے اجتماع کو رو کنے اور ریاست کی زمین اور دیگر جائیداد کی ملیت کوفروغ دینے کی پالیسیاں سلطنت کی 600 سالہ تاریخ میں زیادہ تر عرصے تک قائم رہیں ......حقوق ملکیت انتہائی بے قاعدہ تھے اور سلطان ضرورت کے وقت اُنہیں واپس لے سکتا تھا۔ مثال کے طور پر محمد ثانی (عہد -1444 1446اور 1481-1451) نے اپنے عہد کے دوران متعدد مرتبہ نجی مالکان اوراوقاف دونوں کی ملکیتی زمینوں کوضبط کیا۔ (53)''محمہ فاتح'' ایسے تجاوزات میں اس لئے کامیاب ہوجاتا تھا، کیونکہ وہ اینے'' فاتح قسطنطنی'' کے اعزاز کی وجہ سے تاریخ عثانیہ میں سب سے زیادہ جائزیت کے حامل حکمرانوں میں سے ایک تھا۔لیکن الیمی ضبطیاں اُن بہت سے حلقوں میں جنہیں ان کی وجه بے نقصان پہنچا، انتہائی غیر مقبول تھیں; اُن کے جم نے مذہبی حاکمیت کو بھی چوکنا کر دیا۔ اس چزنے محمد ثانی کے بیٹے اور جانشین بایزید ثانی (عہد 1512-1481) کیلئے ایک مسکلہ پیدا کردیا، جے اپنے والد کی جائزیت بذر بعہ ذاتی کردار حاصل نہ تھی، اور اُسے اپنے اقتدار کوتوسیع دیے ۔ کیلئے ان گرویوں کی ضرورت تھی۔ بایزید ثانی نے اُن کے ساتھ مفاہمت کی اوراینے والد کی بہت سی ضبطیوں کو واپس کر دیا (54) کئی صدیاں بعد، جب علاقائی توسیع سے زائد محصولات حاصل کرنے کا امکان ایک قصہ یارینہ بن گیا،تو سلطان حقوق ملکیت میں تجاوز کرنے کی طرف واپس رجوع کرنے لگے۔مثال کے طور پر 1714 میں،سلطان نے بہت سے صوبوں میں ٹیکس وصولی کے بہت سے معاہدوں کا دوبارہ پیچیے کی طرف کھوج لگایا اور صرف تین سال بعد اُنہیں اُن کی اصلی بولی کے پیاس فیصد پر دوبارہ بحال کردیا۔ اٹھارویں صدی کے اواخر تک،ٹیکس وصولی کے حلقوں کی شبطی ایک عام معاملہ بن گئی۔ (55)

بیصورتِ حال،مغربی بورپ کی اورخصوصاً پروٹسٹنٹ بورپ کی صورتحال سے بنیا دی طور پر

مختلف تھی، جہاں حکمرانوں کی نسبتاً کمزور پوزیشن، اُن سے معاشی طور پرمضبوط تمام فریقوں سے سودا بازی کرنے کا تقاضا کرتی تھی: اشرافیہ، کلیسا اور معاشی اشرافیہ، اگر ہیروٹسٹنٹ حکمران اور ذرا کم تر حد تک کیتھولک حکمران بھی،ان متیوں دھڑ وں میں سے کسی ایک کوبھی نظرا نداز کرتے ۔ تو اُنہیں نہ صرف ٹیکس محصولات سے محروم ہونا پڑتا، بلکہ اس سے زیادہ بغاوت کے خطرے کا بھی سامنا کرنا پڑتا، تا ہم سپین کے معاملے میں دیکھی جانے والی ستم ظریفی عثمانیوں کے ہاں اور بھی زیادہ واضح تھی: سلطان کی طافت ٹھک وہ چیزتھی،جس نے عثانیوں کی طویل مدتی کمزوری میں ۔ سہولت کاری کی۔اعیان پر جروسہ کر کے،عثانیوں نے ٹیکس کے دستیاب محاصل کو حاصل کرلیا، جبكه مكنه بغاوت كےامكان كوبھى محدود كرليا۔ (56 )يقيناً ،سلطان معاشى اشرافيه كو حلقے ميں لاكر ٹیکس محاصل کواور بھی بڑھاسکتا تھا،لیکن بیہ چیز اپنے حقوق اور سودابازی کی طاقت سے دستبر دار ہونے کی قیت پر حاصل ہوسکتی تھی۔اُن کا نفع نقصان کا حساب کتاب اُس سے مختلف تھا جس کا سامنا پروٹسٹنٹ حکمرانوں کوتھا۔ جبکہ اس حساب کتاب سے پروٹسٹنٹ حکمرانوں کو بیترغیب دی کہ وہ اپنے ٹیکس کے محاصل کو بڑھانے اوراینی حکمرانی کوتوسیعے دینے کے لئے معاثی اشرافیہ کی مراعات دیں، وہیں پراییا کرنے سے عثانیوں کو حاصل ہونے والے کم تر مفادات ان مراعات کے اہم نقصانات کے برابر نہ ہوتے تھے۔ دوسر کے لفظوں میں، سلطان کی اشرافیاؤں کے بالمقابل طاقت نے اُن یالیسیوں کواپنانے سے روکا، جو بالآ خرریاست کوامیر کردیتیں۔

سلطنت عثانیہ اور پروئٹٹ اقوام کے درمیان ان اختلا فات نے دوخطوں میں مدوّن ہونے والی پالیسیوں کو متاثر کیا۔ کیونکہ عثانیوں نے معاثی اشرافیہ سے گفت وشنید نہ کی ، لہذا الی ہونے بیدا نہ ہوئی کہ شریعت میں مدوّں والے کا روباری قانون کواسی طرح تبدیل کیا جائے کہ وہ تاجروں اور صرّ افوں کی بدلتی ہوئی ضروریات کی عکاسی کرے۔ ایسا کرنا فہبی اشر فیہ کے لئے خطرے کا باعث بنا، جو فہبی قانون کے کئی شارح تھے۔ اور لہذا اُس کا روباری قانون کے بھی کئی شارح تھے جسیا کہ وہ اسلامی اصول میں مدوّن کیا گیا ہے۔ سلطان فہبی علماء کے طبقہ کو کیوں نقصان پہنچا تا۔ اپنی جو از بخشی اقتدار کے بنیادی ذریعے کو سسمعاشی اشرافیہ کے فائد سے لئے ، جو کہ ایک ایسا گروپ تھا جس کی سود ابازی کی میز پر کوئی نشست نہیں تھی ؟ عثانیوں کے لئے ، جو کہ ایک ایسا گروپ تھا جس کی سود ابازی کی میز پر کوئی نشست نہیں تھی ؟ عثانیوں کے لئے ، بدلتے ہوئے معاسی حالات کے جواب میں کا روباری قوانین کو تبدیل کرنے کے لئے قطعاً

کوئی ترعیب نہیں تھی، کیونکہ وہ معاسی اشرافیہ کے لئے کچھ زیادہ چھوڑے بعیر ٹیکس محصولات حاصل کر سکتے تھے۔ یہی منطق اس بات کی توضیح کرنے میں بھی مدددیت ہے کہ معاسی اشرافیہ کی طرف سے کاروباری قانون میں تبدیلی کا کوئی مطالبہ نہیں تھا، جیسا کہ تیمور گران Timur) (Kuran کی بہت ی تصانیف میں بیان کیا گیا ہے۔اگر سلطان کا کسی طرح بھی ایسی تبدیلیوں کی اجازت دینے کا کوئی امکان نہیں تھا،تو کوئی کیوں قوانین سے گریز کرتایا براہِ راست سلطان کو ا پیل کرتا، جبکه ایسا کرناند ہبی اور سیاسی اشرافیہ دونوں کی طرف سے پُرزوریا بندیوں کودعوت دینے کے مترادف تھا؟ الیی'' دوہری لاگت'' نے جیسا کہ بات دوم میں بیان کیا گیا،معاشی اشرافیہ کا کروباری قوانین میں تبدیلیوں کا تقاضا کرنے کی ترغیب کوختم کیا۔ (57)

سلطنتِ عثمانيه ميں مذہبی جواز .....

تا ہم، عثمانیوں نے بعض قوانین میں فوری طور پر ترمیم کر دی۔ کیونکہ شریعہ کا قانون زیادہ تر ا يك مثالى قانون تقااور بميشه قابلٍ عمل نهيں تھا،لہذا'' قانون'' (سلطنت كا قانون) مثالى قانون میں ایسے قوانین کا اضافہ کرتا تھا، جوریاست کی روز مرہ ہ کی ضروریات کی حمایت کریں، خاص طور یر فواجداری اور مالی قانون میں۔'' قانون'' اور شریعہ ہمیشہ باہمی طور پر ہم آ ہنگ نہیں تھے، اور جب اُن میں تصادم ہوتا تو مذہبی حاکمیت عام طور پر سلطان کی خواہشات کو اسلامی اصولوں کے ساتھ ہم آ ہنگ کرنے کے بردے میں چھیانے کی کوئی نہ کوئی راہ نکال لیتے تھے۔عثانیہ قانونی ضا بطے کی پہلی بڑی اصلاح ایک مثال پیش کرتی ہے۔ محمد ثانی کے قسطنطنیہ فتح کرنے کے جلد ہی بعداُس نے اپنا پہلا قانونی ضابطہ تیار کیا،جس نے معاشرے کے تمام حصوں میں ٹیکس وصولی کو منظم کیا۔(58) اُس کے عبد کے بعد، عثانیوں نے ٹیکس کے معاملات میں سیکولر قانون لا گوکیا، اوراس طرح سلطان کواسلامی احکامات سے گریز کرنے کی اجازت دی۔ جہاں ٹیکس کا قانون اسلامی قانون کےخلاف جاتا،تو سلطان اُس قانون کوتوسیج دے کرانے حق میں کرنے پرفوری آ مادہ ہوتا تھا۔ (59) کیونکہ عثانی ، ٹیکس محصولات پر انفرادی طور پر فوج سے اور بالآ خراعیان سے گفت وشنید کرتے تھے،لہذا ٹیکس کے قانون اور زمین پر قبضے کی شرائط سے متعلقہ کچک سے أنهيس بهت فائده حاصل موتا ترها-كاروباري قانون ميس كيك سے بهت كم فائده حاصل موتا تھا، لہذاعثانیوں نے بڑی حد تک اس کو مذہبی حاکمیت کے دائر ہ کار میں رہنے دیا۔

کاروباری قانون پر نہی حکام کے دائرہ کارکو قائم رہنے دینے نے عثانیوں کی

کاروباری اور مالی پالیسیوں، اور ساتھ ہی ساتھ، عثانیہ معاشی اشرافیہ کی طرف سے استعال کئے جانے والے معاشی اداروں اور مالی دستاویزات کی نوعیت کوبھی متاثر کیا۔مثال کےطور یر، باب جہارم میں یہ بیان کیا گیا کہا گرچہ تا جراور قرضخواہ، سود لینے پراسلامی یابندیوں سے آ سانی سے احتر از کرنے کے قابل تھے،لیکن اُنہوں نے ایبا، اپنے او پرسود کے نقصا نات کو لے کر کیا، جس نے بینکوں کے بڑے پہانے کے قرضخواہ اداروں کے ارتقا کوختم کر کے رکھ دیا۔ نتیجنًا قرض دینانسبتاً جھوٹے پیانے پررہا،اور بنیا پدطور پرجانے پہنچانے تعلقد اروں میں چلتار ہا۔ یہ 1856ء تک نہ تھا کہ پہلا پہلا کامیاب بینک کھلتا، اوراس بینک کی پشت پر بھی بنیا دی طور پر برطانوی اورفرانسیسی تھے۔

304

تیمورکران نے سلسلہ وارمضامین اور کتابوں میں ایسے دوسر بے طریقے وضاحت سے بیان کئے ہیں، جن ہے، کاروباری سودوں میں عثانیوں کے اسلامی قانون پر انحصار نے معاسی ترقی کا گلا گھونٹ دیا۔ اُس کی اہم مثالوں میں سے ایک اوقاف یا مقدس اوقاف کے عوامی فلاح کا سامان مہیا کرنے کے وسیع تر استعال پرمحیط ہے۔ وقت انگلیسی ٹرسٹ کی طرح کام کرتا تھا، لیکن ایک ایسے مشن کے ساتھ جو دائمی طور پرمتعین تھا۔ اوقاف عام طور پرکسی فوارے یا اسکول جیسی عوامی فلاح کی غیرمنقولہ چیزوں کے لئے رقوم مہیا کرتے تھے۔اس کا مطلب یہ تھا کہ اگرایک وقف کا بانی بیچکم دیتا کہ وقف کسی مدرسہ کورقم مہیا کرے، تو پھراُس وقف سے پیدا ہونے والی رقوم صرف اُس مدر سے کے اخراجات کو پورا کریں گی۔اوقاف کی مذہبی جہتیں بھی تھیں: وقف کے قیام کوایک نیکی کاعمل سمجھا جاتا تھا، اور وقف کے بانیوں کوعموماً ساجی عزّت حاصل ہو جاتی تقی \_ وقف کے قوانین کا ایک غیرارادی نتیجہ بیرتھا کہ دولت مندمسلمان وقف وراثت کے قوانین سے بیخے کے لئے ایک ذریعے کے طور پر قائم کرتے تھے۔ کیونکہ ایک وقف ایک دائمی وجود ہوتا تھا،لہٰذاایک شخص وقف قائم کر کےایک وارث کواس کو چلانے کے لئے ایک معقول رقم دےسکتا تھا۔خلاصہ پیر کہ وقف دولت مندمسلمانوں کو،اسلامی قانون کے تقاضے کےمطابق اثاثہ جات کی تقسیم سے بیخے کا ایک ذریعہ مہیا کرتا تھا۔ گران پیاستدلال کرتا ہے۔ (6-2001, 2005) (2011 كەلېزااوقاف نے اُن وسائل كوجذب كرلياجو پيداواري مقاصد ميں سر مابەكارى كرنے کے لئے استعال ہو سکتے تھے، یا کم از کم الیی سر ماپیکار بول میں جن کا مقصد متعین نہ ہوتا۔

سلطنت عثانيه ميں مذہبی جواز .....

305

گران (2011, 2005) یہ بھی استدلال کرنا ہے کہ اسلامی قانون وراثت وہ بنیاید وجہ تھی،جس سے شراکت داریاں اسلامی تاریخ کے زیامدتر جھے میں نسبتاً سادہ رہیں ۔قرونِ وسطیٰ کے بورب اورسلطنت عثانیہ، دونوں میں شراکت دریاں وہ بنیاید ذریعہ تشکیل دیتی تھیں جو سر مائے اور مہارت کواکٹھا کرتا تھا۔اس طرح ، وہ درجہ بندی اور عمیلی صورت ہائے حالات کی معیشتوں کی گنجائش پیدا کرتی تھیں، جو بصورت دیگر غیر دستیاب ہوتیں۔ درجہ بندی کی ایسی معیشتیں اُس وقت اور بھی زیادہ تر قی کرتی گئیں، جب شراکتیں وسیع ہوکر بہت سے ارکان کو شامل کرتی گئیں، اس قتم کی بڑھوتری پورپ میں اُس وقت واقع ہوئی جب بنیادی شراکتیں (Commenda) بڑھ کرخاندانی فرموں ،مشترک سرمائے کی کمپنیوں ، اور بالآ خرکار بوریشنوں میں تبدیل ہو گئیں۔الی ہی ترقی سلطنت عثانیہ یا واسیع تر اسلامی دُنیا میں بھی واقع نہ ہوتی۔ بلاشبہ،اسلامی شراکتیں حجم میں حچھوٹی اور وقت کے لحاظ سے محدود رہیں۔ گران اسلام کے دراثتی قوانین اورشراکتوں کے بارے میں قوانین کی طرف مشتر کہ ذمہ داروں کے طور پراشارہ کرتا ہے۔ وہ بہ بیان کرتا ہے کہ اسلامی قانون وراثت نے ، وراثتوں کو پہلے سے طے شدہ قرآنی احکام کے مطابق ،متعدد وارثوں میں تقسیم کر دیا، جبکہ شراکتیں کسی بھی رُکن کی وفات برفوری طور برخلیل ہو جاتی تھیں۔اگر جیہ کسی مرحوم شراکت دار کے وارثین فوری طور برتحلیل شدہ شراکت کو دوبارہ قائم کر سکتے تھے۔لیکن تمام وارثین کے تعاون کی ضرورت ہوتی تھی۔واضح بات ہے کہ اس چیز نے بہت سے ارکان کے ساتھ شراکت داریاں تشکیل دینے کے جذبہ محرکہ کوسُست کر دیا، پاکسی خاندان کے ساتھ طویل عرصے کی شراکت داریوں کو بھی ،جیسا کہ اواخر قرون وسطیٰ کے اٹلی میں ، جب بھی کوئی رُکن فوت ہوتا، تو بہت سے وار ثین اپنی شراکت کے حصے کوتقسیم کر لیتے، جن میں ہے کوئی بھی شراکت کواپنی حالت میں جاری رہنے کوروک سکتا تھا۔لہٰذا اگر کوئی بھی وارث مالی مجبوری میں ہوتا،تو شراکت کے تحلیل ہونے کا امکان ہوتا تھا۔تحلیل شراکت کی کاروائیوں اورتمام مشموله لوگوں کی قسمتوں کو بھی شدید دھیکا لگاتی تھی۔ یہ، رقومات کی کمی کی وجہ سے اصل شراکت داروں کو پہلے سے طے شدہ معاہدات سے انکار کرنے ، نا قابل تقسیم اشیاء کوفر وخت کرنے پر مجبور کرسکتی تھی، یا شراکت کے پنینے کے لئے انتہائی اہم کاروائیوں کو کالعدم کرنے پر مجبور کرسکتی تھی، جیا کہ جہازوں کے ذریعے اشیا کی ترسیل اور بڑی بڑی خریدار بوں کو۔اس انجام سے بیخنے کا

آ سان طریقه بیتھا که بہت زیادہ ارکان والی شراکتوں ہے ہی بچا جائے ، کیونکہ ہرزا کدرُکن اس امکان کو بڑھا دیتا تھا کہ شراکت غیرمتو قع طور پرتحلیل ہو جائے گی۔ پیطویل مدتی سُو دوں میں ملوث شرا کتوں کی بھی حوصله شکنی کرتی تھی، کیونکہ جتنا زیادہ ذمہ داری کا عرصہ ہوگا، اُتنا ہی زیادہ اس چیز کاامکان ہوگا کہارکان میں ہےکوئی غیرمتو قع طور پروفات یا جائے گا۔(60)

306

عثانی قانون دان اگر چاہتے تو مذکورہ بالامسّلے کا حل نکال سکتے تھے۔لیکن وراثت یا شراکت کے قوانین میں تبدیلیاں اسلامی قانون کی تعبیر نو کا تقاضا کرتیں۔ جو زہبی حاکمیت کے لئے مہنگی ہوتیں، کیونکہ اُن کے اثر ورسوخ کا ایک بنیادی ذریعہ۔جوچیز اُنہیں اشرافیہ بناتی تھی۔ ابدی قوانین کی تشریح براُن کی اجارہ داری تھی۔( دیکھئے باب دوم ) کیونکہ ایسی تعبیر نوم پنگی تھی،لہذا اس کی حوصلہ افزائی کرنے سے ایک انمول صلہ بھی ملتا لیکن ایسے صلے بھی پیدا نہ ہوتے ،اور پہلے پیش کی گئی دلیل اس بات کی تو منبح کرتی ہے کہ ایسا کیوں تھا۔ ایک ایسا تو افق پیدا ہوا، جس میں ، سلطان مذہبی حاکمیت کو کاروباری قانون کا دائرہ اختیار سپر دکر کے خوش تھا: اس کے بدلے میں مذہبی حاکمیت نے سلطان کوا قتد ار کا جواز بخشا، اور معاسی اشرافیہ نسبتاً ہے اختیار رہی۔ اگر سلطان زیا ہدغیر محفوظ یوزیشن میں ہوتا، یامحصولات کے لئے معاشی اشرافیہ پرانحصار کرتا، تو وہ تبدیل ہوتی ہوئی ضروریات کے لئے کاروباری قانون میں ترمیم کرتا۔ تاہم، معاشی اشرافیہ کے اندر بڑی اور طویل مدتی شراکتوں کے لئے زیادہ مفید قانونی تبدیلیوں کی حوصلہ افزائی کرنے کی صلاحیت نہیں تھی۔اُن دونوں فریقوں کا،جنہوں نے قانون کی تشریح اوراُس کا نفاذ کیا،اس طرح قانون تشریح کرنے میں کوئی مفادنہ تھا۔

بورب میں اور خاص طور پر انگلتان میں ایک مختلف عمل ارتقا پذیر ہوا، جہاں منظم اداروں کی ایک شکل پیدا ہوئی، جزوی طور پرٹرسٹول کے غلبے کی وجہ ہے، جو کہ وقف کا قریب ترین مغربی مترادف تھا۔استمتاعات کا قانون (1535) نے انگلیسی زمینداروں کواپنی جائیدادایسے ٹرسٹوں میں رکھنے پرا کسایا، جسے مالکان تقریباً کسی بھی مطلوبہ طریقے سے استعمال کر سکتے تھے۔جوچیز کہ اسلامی وقف کے قانون سے واضح طور پر مختلف تھی۔ (دیکھئے باب 7)۔ وصیتوں کے قانون (1540) نے زمین کو وصیت کے ذریعے ترکے میں چھوڑے جانے کے قابل بنا دیا،جس نے زمینداروں کو، زمین کوکسی بھی شخص کی وراثت میں دینے کی اجازت دے دی ہےوہ چاہتے ، ایک

سلطنتِ عثمانيهِ ميں مذہبی جواز .....

وصیت نامہ کھے کر، یہ چیز بھی اسلام کے وراثت کے قانون سے واضح طور پرمختلف تھی، جووراثت کی یہلے سے طے شدہ تقسیم کولازی قرار دیتا ہے۔ان دوانگلیسی قوانین نے دولت کے ارتکازی اور وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ بڑے کاروباروں میں سرمایہ کاری کی حوصلہ افزائی کی۔ دوسری طرف، اسلام کے وراثت کے سخت اور پیچیدہ ضابطے نے، دولتمندعثانی رعایا کو اپنی دولت کو اوقاف میں لگانے کی ترغیب دی۔ اوقاف میں ابدی زندگی کا مفاد تھا، جبکہ یہ ساتھ ہی ساتھ سر مائے کے اجتماع کی گنجائش بھی پیدا کرتا تھا۔لیکن جونہی معاشی حالات تبدیل ہوتے ، یہ چیز وقف کے مالکان کے لئے جامدین کی قیت پر منتج ہوتی۔عثانی، اُس قتم کی وصیتوں اور کیکدار ٹرسٹوں سے جو بعدازاصلاح کلیسا کےانگلتان میں ظہوریز ریہوئے۔اس قسم کے مسائل سے پچ سکتے تھے، وصیتیں، وراثنوں کے ٹکڑ ے ٹکڑے ہونے کورو کنے میں مدودیتی ہیں، جبکہ کیکدارٹرسٹ وارثین کواینے اثانوں کی کامیاب سرمایہ کاری کوممکن بناتے ہیں۔ تاہم ان دونوں میں ہے کوئی بھی چیز اسلامی قانون سے منسوب نہیں کی جاسکتی۔ کیونکہ سلطان کے لئے مذہبی حاکمیت کے کاروباری قانون پر سےاختیار کوختم کرنے کے لئے کوئی ترغیب نہیں تھی،لہذااشراکتیں نسبتاً سادہ ر ہیں،سر مابہ کا تبادلہ نسبتاً تنخص ریا،اوراداروں کی منظم شکل مقا می طور پر بھی پیدا نہ ہوگی۔

معاشی اشرافیه کی طرف سے کسی قشم کی پابندی سے آزاد، مالی بحرانوں کے اوقات میں بہت ے طریقے سلطان کے ہاتھ میں تھے۔سولھویں صدی کے اوا خرمیں پہلے سنجیدہ مالی بحران کے آغاز پرایک ایبااستعال کیا جانے والاطریقہ، کرنسی کی قیمت کم کرنا تھا۔ کرنسی کی قیمتوں میں ایک بڑی کمی 1589 میں واقع ہوئی۔ جوینی چری (سلطان کی وفادارفوج) میں بغاوت کا سبب بنی، سلطان نے فوجی دستے کو برائے نام طے شدہ معاوضہ جات ادا کئے ، الہذا قیمتوں میں کمی نے اُن کے معاوضہ جات کی قوت خرید کو کم کر دیا،اس کے بعد قیمتوں میں بہت سی کمیاں واقع ہوئیں، اور 1640 کی دہائی میں، بوریی سکّوں نے عثانی سکوں کی جگہ لے لی، جو گردش سے غائب ہو گئے۔ (61) بلاشبہ سیوکٹ یا مک (2000) پیاستدلال کرتا ہے کہ کرنسی کی قیمتوں میں بیکیاں، یوری عثانی تاریخ میں قیمتوں کی سطحوں کے بلند ہونے کی بنیادی وجد تھی۔ معاثی اشرافیہ اور مزدوروں نے قبیتوں میں کمی کو ناپیند کیا، کیونکہ بظاہر یہ آمدنی اور دولت پر ایک اضافی ٹیکس (62) - 18

عثانی وہ واحد بڑی طاقت نہیں تھے،جنہوں نے جدید دور کے آغاز میں اپنی کرنسی کی قیت کم کی۔ ہنری ہشتم نے 1542 میں جنگ کے بڑھتے ہوئے مالی بوجھ کی ادائیگی کرنے کے لئے انگلتان کی'' قیمتوں میں عظیم کمی'' تشکیل دی،اور 1542 اور 1551 کے درمیان انگلتان کی سکّے کی قدر ڈرامائی طور برکم ہوگئی۔ کیکن انگستان اور عثانی قیمتوں میں کمی کے درمیان اختلاف کے دو اہم نکتے تھے۔اوّل، ہنری مشتم نے سکّے کی قدرٹھیک اس وجہ سے کم کی کیونکہ تحریک اصلاح کلیسا کے ساتھ پارلیمان کی طاقت میں ابھی ابھی اضافہ ہوتا تھا۔ کرنبی کی قدر کی کمی، اُن چند مالی یالیسیوں میں سے بھی، جوانگلیسی تاج کے اختیار میں بھی، جسے یار لیمان کی منظوری کی ضرورت نہ تھی۔ دوم، انگلیسی تاج کرنبی کی قیت کی کمی سے پیدا ہونے والے مالی دباؤ سے بالکل مامون تھا۔ ایڈورڈ مشتم کی حکومت نے 1551میں کرنبی کی قیمت دوبارہ بحال کرنے کے لئے اصلاحات كاابك سيث متعارف كروايا، جو بالآخر 1560 ميں ايلز بيتھن سكے كي قدر كي بحالي پر منتج ہوئی۔(63)

308

ایک عمده کارکردگی والی مشیت کی ایک اورخصوصیت، جس کی سلطنت عثمانیه میں کمی تھی، ایک غیر جانبدار عدالتی نظام تھا۔سترھویں صدی کے استبول سے حاصل ہونے والے عدالتی رجٹر ول کا تجزیہ کرتے ہوئے، تیمور گران اور سکاٹ لنگ (Scott Lustig) نے بیہ دیکھا کہ اسلامی عدالتیں غیرمسلموں کےخلاف اور سرکاری اہلکاروں کے حق میں تعصب کا مظاہرہ کرتے تھے۔مسلمانوں کے قل میں تعصّبات تقریباً اسلام کے قانونی تقاضے سے پیدا ہوتے تھے جس کے مطابق مسلمانوں پر مقدمہ چلانے کے لئے تو بہت اعلیٰ درجے کی شہادت کی ضرورت ہوتی تھی ایکن غیرمسلموں برمقدمہ چلانے کے لئے نہیں۔ جہاں تک حکومتی اہلکاروں کے حق میں تعصّبات كاتعلق ہے، وہ مكنة طور يراس حقيقت كى وجہ سے تھے كه عدالتى تعينا تياں سلطان كى طرف سے کی جاتی تھیں، وہ جج جواپیے مستقبل کے بارے میں فکرمند ہوتے تھے، اُن مقدمہ بازوں کو خوش کرنے کی کوشش کرتے تھے جو براہ راست سلطان کے لئے کام کررہے ہوتے تھے۔ (64) الىي عدالتوں تك رسائي، جو جُرم كا فيصله دستياب شهادت كى بناير كريں نه كه سياسي يا ساجي طاقت کی بنا پر بسی معاشر ہے میں کار وہاری سودوں کے قجم کا ایک بنیا دی تعین کا رہے۔کوئی بھی تا جرکسی دوسر نے فریق سے اُس وقت تک مکنه طور پر کوئی معاہدہ نہیں کرتا ،اگر وہ جانتا ہو کہ اُس کا

ا رُمَر سکا پر لان

سأتقی معاہدے سے بغیر سزایائے مکر سکتا ہے۔لہذاءایک جانبدارعدالتی نظام اُن باہمی فائدہ مند سودوں کی تعداد کو کم کر دیتا ہے جووا قع ہو سکتے ہیں۔مغربی بورپیوں نے قرون وسطی کے اواخر میں اس مسکے کوا یسے اداروں کے ساتھ حل کرلیا، جبیبا کہ تاجروں کے گلڈ اور برادری کے ذمہ داری کے نظام ہے، جن میں سے دونوں نے حکمرانوں کوغیر جانبدارانہ نظام انصاف مہیا کرنے کی ترغیب دی۔ (65) لیکن ان مسائل کوسلطنتِ عثمانیہ میں حل نہ کیا گیا، کم از کم اُس وقت تک جب تک کہ أنيسويں صدى ميں اصلاحات كا بيڑا أٹھايا گيا۔ تيمور كُران اور ميں ( كُران بعدرُ وہن 2017 ) نے متعصب عدالتوں کا ایک مزید نتیجہ بھی دریافت کیا، مراعات یافتہ عثمانی رعایا (مرد،مسلمان، اوراشرافیہ) غیر مراعات یافتہ رعایا کی نسبت قرضوں پر زیادہ شرح سود ادا کرتے تھے۔ پیر چیز،أس کے بالکل برعکس ہے جوآ دمی جدید تناظر میں توقع کرتا ہے، جہاں مراعات یافتہ کم شرح سود ادا کرتے ہیں، کیونکہ اُن کا ناد ہندگی کا خطرہ کم ہوتا ہے۔سلطنتِ عثانیہ میں مراعات یافتہ قرضداروں کا مکر کرنج جانے کاام کان زیادہ ہوتا تھا،لہٰذا قرضخو اہ،اُس خطرے کی کمی کو پورا کرنے کے لئے جوقرض دینے کے ساتھ وابسۃ ہوتی تھی ، اُن پرزا ئدمطالبات عائد کرتے تھے۔ہم نے د مکھھا کہ ستر ھویں اور اٹھارویں صدیوں میں،مردمسلمان اور اشراف، اپنے قرضوں پرتین سے عار فيصد درج زياده سودادا كرتے تھے، جوكه تمام قرضول برادا كئے جانے والے سود كاتقر باً جھ فیصد ہوتا تھا۔سلطنتِ عثانی کی قرضوں کی مارکیٹوں کے اس پہلونے امکانی طور پرعثانی اورمغربی یور پی معیشتوں کے درمیان فرق کواور بھی بڑھایا۔ کیونکہ طویل مدتی معاشی ترقی کا دارومدار بڑی حد تک سر مائے میں سر مایہ کاری پر ہوتا ہے، جو بذاتِ خود بڑی حد تک رقومات کے آزادانہ بہاؤیر منحصر ہوتی ہے، لہذا یہ حقیقت که مراعات یا فتہ سود کی زیادہ شرح ادا کرتے تھے، اس بات کی نشاندہی کرتی ہے کہ وہ لوگ جوسر مایہ کاری کرنے کی بہترین پوزیشن میں تھے۔ایسا کرنے کی سب سے زیادہ قیمت اداکرتے تھے۔اس کا جدید سلطنت عثانیہ کے اتبدائی دور میں سر مایہ کے ارتقارمنفی اثریرا ہوگا۔

اُس طریق کار (آخری سانحہ)، جس میں عثانیوں نے اپنے اقتدار کوتوسیع دی، آخری سانحہ یہ تھا کہ عثانیہ شرح خواندگی پورے ابتدائی جدید دور میں پست رہی۔ آئی دیر سے جتنی کہ اُنیسویں صدی، عثانیہ شرح خواندگی 2- 3 فیصد کے لگ بھگ تھی۔ جبکہ 1700 تک یہ انگلستان

اورنيدر لينڈز ميں 50 فيصد سے بھی زيادہ تھی، اور باقيماندہ پورپ ميں 1800 تک كم ازكم 20 فیصد تک پہنچے گئی تھی ۔عثانی شرحِ خواندگی دواسباب کی بنایرنمایاںطور پر کم رہی ، کتابوں کی کم ۔ دستیابی، اورخواندگی کی کم طلب ۔ان دونوںعوامل کوأس طریقے سے منسوب کیا جاسکتا ہے،جس میں عثانیوں نے اپنے اقتد ارکو وسعت دی۔ کتابوں کی کم رسد براہ راست حصابیہ خانوں برعر بی رسم الخط میں کتابوں کی طباعت پر یابندیوں کا نتیج تھی، جو جوانی طور برعثانیوں کے مذہبی جوازِ اقتدار پرانھار کا نتیج تھیں۔( دیکھئے باب5) خواندگی کی کم طلب بھی اُن بہت سے عوامل کا نتیجہ تھی جواس کتاب میں بیان کئے گئے ہیں۔ جب تک تا جربنیا دی طور پر ذاتی تادیے مین مشغول رہے، تو نہ خواند گی اور نہ ہی حساب دانی ، کاروبار کرنے کے لئے لازمی تھیں۔اُس وقت تک جب تک تعلیم اور قانونی اور مذہبی فکریر مذہبی حاکمیت کی اجارہ داری تھی، اُن کے لئے طاقتور معترضین کی تعدادکومحدود کرنے کی ایک ترغیب موجود تھی۔اوراُن کے اندر، مدرسوں تک رسائی کومحدود کر کے، مدرسوں کا نصاب متعین کر کے، اور جب ضروری ہوسلطان سے اپنے حق میں قوانین اور یالیسیوں کا تقاضا کر کے، ایسا کرنے کی صلاحیت تھی۔مزید برآں، جبعثانی کارکنوں کے معاوضہ جات اُن کے مغربی بور بی مشنوں کی نسبت پیچیے رہنے گئے، تو خواندگی رجعت آ گے چیچےاختلاف کا شکارہوئی۔خواندگی میں بین العلاقائی اختلافات جوجدید دور کے آغاز میں پیدا ہوئے، عثانی اضافی زوال کی وجہ نہیں ہے، بلکہ وہ اُن گہری خصوصات کا نتیجہ تھے، جو اس اختلاف کی ذیمددارتھیں۔

''ایک معاشرے معاشی خوشحالی حاصل کرنے کے لئے کس چیز کی ضرورت ہوتی ہے؟'' اور' كوئى معاشره خوشحالى كي ثمرات كوكس طرح لمبيعر صحتك قائم ركهسكما ہے؟' يبلاسوال ایک جامدتتم کا سوال ہے۔ وقت کے کسی نقطے پر ، بیر مشاہدہ کرناممکن ہوتا ہے کہ حکمران کس طرح ا پنی حکمرانی کوتوسیع دیتے ہیں،اوریہ تجزیه کرنا کہ توانین اوریالیسیوں کی اُن اقسام کے لئے جو اس کی حکومت اختیار کرتی ہے اس کا کیا مطلب ہوتا ہے۔ دوسرا سوال اپنی نوعیت میں تاریخی اور متحرک ہے۔مستقل معاسی ترقی کے لئے ''فصیح'' اداروں کو قائم کرنا ، ایک اندر سے پھوٹے والا تاریخی عمل ہوتا ہے۔''صحح''اداروں کو حاصل کرنے کے بہت سے طریقے ہیں۔ بہت سی''صحح'' ا دارہ جاتی شکلیں ہیں۔مثال کےطوریر، انگلتان اور زیریں ممالک کی معاثی اور سیاسی تواریخ كَيْ لَحَاظ مِي مُخْتَف مِين لَكِن بالآخر دونوں ايك اليي صورتِ حال ير منتج مؤتيں ، جور في كے لئے فائدہ مند تھی ۔ طویل مدتی معاشی خوشحالی کے لئے کوئی ہمہ گیرنسخہ ہیں ہے۔لیکن جب ایک مرتبہ ''ٹھیک''عناصراینی اپنی جگہ یر،ایک ایسے طریقے سے ایک دوسرے کو تقویت پہنچاتے ہیں کہ جو معاشی ترقی کومزیددوام بخشاہے، کیونکہ یہ بات بنیادی کھلاڑیوں کے مفادیس ہوتی ہے کہ یہ نتیجہ برآ مد ہو۔ جب غلط عناصراس میں فٹ ہوجائیں ، تواس کے برعکس واقع ہوتا ہے۔الیی صورت حال میں، طاقتورگروپ اور افراد طویل مدتی معاشی ترتی کی قیمت پراپی طاقت اور دولت کو دوام بخشتے ہیں،اوراس کا نتیجہ جمود ہوتا ہے۔

\*\*\*

# یہ چیز اہمیت رکھتی ہے کہا قتد ارکوکون توسیع دیتا ہے

311

اب تک پچھلے دوابواب کا مرکزی نکتہ واضح ہوجانا چاہئے: یہ چیز اہمیت رکھتی ہے کہ سیاسی اقتدارکوکون توسیع دیتا ہے۔ سپین اور سلطنت عثانیہ میں مذہبی حکام، اقتدار کے مقامی دلال، اور عسکری اشرافیه کا ملغوبه اقتدار کوتوسیع دیتاتها، اوراس طرح تحکمرانوں کے لئے معاشی اشرافیہ کے ساتھ گفت وشند کرنے کی کوئی ترغیب ماقی نہیں رہ جاتی تھی۔ انگستان اور ڈچ جمہوریہ میں، تح یک اصلاح کلیسا نے ، بطور ایک ایسے کارندے کے جویذ ہی طور پراقتد ارکو جواز بخشا تھا، کلیسا کی موت کا اعلان کردیا، بعد (انگلتان میں ) تاج کومعاثی اشرافیہ کے ساتھ گفت وشنید کرنے پر مجور کر دیا، یا ڈچ جمہوریہ میں معاشی اشرافیہ کوآ گے دھکیل کرسیاسی طاقت کی پوزیشن میں کھڑا کر دیا۔ان ادارہ جاتی اختلافات کےطویل مدتی اثرات واضح ہیں۔انگلتان اور جمہوریہ ڈچ میں تحریک اصلاح کلیسا کے بعد، حکمرانوں اور یارلیمانوں نے معاشی خوشحالی میں مدد گار قوانین اور یالیسیاں بنائیں۔ ان میں شامل تھیں! زیادہ مضبوط اور زیادہ واضح حقوق ملکیت،عوامی فلاح وبہبودمہیا کرنے کے لئے ادارے،غریبول کی مدد،اور ذرائع نقل وحمل کے نظاموں میں سرماییہ کاری۔ ہسیانوی ادرعثانی حکمرانوں نے الیمی اصلاحات کا بیڑ ہنداُٹھایا۔اُن کی یالیسیوں نے اُن کے شہر یوں کو پیداواری مشاغل میں سر مایدکاری کرنے کی ترغیب نہ دی،اورمستقل معاثی ترقی کی بنیادیں بہت حد تک نا پرتھیں۔

اقتد ارکوتوسیع دینے والے ادار سفقاف ہواسے پیدائہیں ہوگئے تھے۔ ابواب 3 تا6 میں کہتے ہیں کہ بیا وار سے مدروں میں جا کر ارتفا نیریہوئے، اور ادارہ جاتی اختلافات کا کھوج اسلام اور عیسائیت کی ابتداؤں میں لگایا جا سکتا ہے۔ اس طرح میہ کتاب دواہم اور باہمی طور پر مربوط سوالوں کا جزوی جواب مہیا کرتی ہے:

(9)

313

اُس درجے کالغین،جس میںمشرق وسطی،اور بڑی حد تک اسلامی دنیا مغربی پورپ سے بیجھےتھی ، بیسویں صدی کے اوائل میں دونوں خطوں کے سیاسی نقشے پرایک نگاہ ڈالنے سے کیا جا سکتا ہے۔ جنگ عظیم اوّل کے موقع بر۔ وہ جنگ جوطویل عرصے سے بیار سلطنت عثانیہ کے لئے موت کی آخری گھنٹی بجانے والی تھی۔اسلامی دنیا کا ایک بڑاھتیہ پور ٹی طاقتوں کے کنٹرول میں ا تها( دیکھیئے شکل 9.1) فرانس،اٹلی،اورانگستان کا اقتدار ثالی افریقه پرتقسیم شده تھا،اورانگستان کا کنٹرول جنوبی جزیرہ نمائے عرب پرتھا،جس میں اسکی بطور بحراحمراور خلیج فارس کے دربان کے ا بک اہم تزویراتی حیثیت تھی۔اسلامی دُنیامیں دوسری جگہوں پر ،انگستان کی جنو بی ایشا کے بڑے جھے برحکومت تھی،اور وسطی ایشیا کے بڑے بڑے نظے روس کی حکومت کے ماتحت تھے۔سلطنت عثمانیہ ٹوٹ کھوٹ رہی تھی ،اور جزیرہ نمائے عرب میں قبائلی جنگ جاری تھی۔

شکل 9.1: جنگ عظیم اوّل کےموقع بیمشرق وسطی اورشالی افریقه ذرائع بو کے نیشل آر کائیوز میں دستیاب نقشے سےاخذ شدہ اعداد وشار ۔

مشرق وسطیٰ کے جمود کے آثار جنگ عظیم اوّل سے بہت پہلے سے واضح تھے۔ یہاں تک کہ اُنیسیویں صدی کے آغاز تک ہی مشرق وسطی کی معاشی ٹیکنولو جیاتی اور فوجی طاقت واضح طور یرمغربی پورپ سے بہت پیچھے تھی ۔سلطنتِ عثانیہ اُنیسویں صدی کے اوائل میں زیادہ سے زیادہ ایک مضافاتی معاشی طاقت تھی،اوریہ مغربی پورپ کے لئے کوئی سنجیدہ فوجی خطرہ پیش نہیں کرتی تھی۔اس کےنسبتاً معاثثی زوال کا ایک واضح نشان ،عثانی حکومت کی طرف سے، پورپی طاقتوں کو ا بینے ہی تا جروں کی قیت پر پیش کیا جانے والا رعایتی تجارتی دستورتھا۔ کاروباری معاہدات کی بنیادوں میں سے اُٹھنے والے، معاشی نقصانات، اُس بہت وسیع مقدروں کے بلٹے کی علامت تھ، جوصد بول سے یک رہاتھا۔

314

اس کتاب کا مرکزی مقدمہ یہ ہے، اُن حالات نے جن کے تحت عیسائیت اور اسلام پیدا ہوئے، ایسے اداروں کوجنم دیا، جن کے مغرب کی ترقی اورمشرق وسطی کے جمود کے طویل مدتی نا قابل پیش بنی، نتائج تھے۔ بیمقدمہ بالکل سیدھاسا دانہیں ہے، اُس زنجیر میں جوایک ہزارسال سے زیادہ عرصے بعداسلام اور عیسائیت کی پیدائشوں کومعاشی نتائج کے ساتھ جوڑتی ہے، بہت سی کڑیاں ہیں۔اس استدلال کا خلاصہ، پہلی کڑی ہے آ غاز کر کے درج ذیل ہے:

اس کتاب میں کھوج لگایا گیا،مغربی پورپ اورمشرق وسطی کے درمیان بنیادی اختلاف۔ اوراسلام اورعیسائیت کے درمیان وہ واحداصولی اختلاف، جوزیر نظراستدلال کے لئے اہمیت رکھتا ہے۔ یہ ہے کہ اسلامی اصول حکرانی کو جواز بخشے کے لئے، عیسائی اصول کی نسبت زیادہ مددگار تھا۔ اس اصولی اختلاف کی وجہ، وہ حالات تھے، جن میں دونوں مذاہب نے جنم لیا، عیسائیت نےسلطنت رومامیں جنم لیا جس کے ہاں ،خوب فعال قانونی اور سیاسی ادارے تھے۔ مزید برآں،ابتدائی دور کے عیسائی کسی طرح بھی رومی شہنشاہ کواقتدار کا جواز دینے کی پوزیشن میں نہیں تھے۔ دوسری طرف اسلام نے ابتدائی طور پر محیطاتی کے تحت سیاسی ریاست کی توسیع کے ساتھ ساتھ تشکیل یائی۔اسلامی قانون کا ذخیرہ پہلے چارخلفا اوراُ مویوں جو کہاُس وقت دنیا کی عظیم ترین ریاستین تھیں۔ کے تحت مزید بڑھا۔اس ہم ارتقا کا فطری متیجہ۔خاص طوریراُ س مذہبی کر دار کے پیش نظر جوابتدائی خلفاء نے ادا کیا۔اُس اسلامی اصول کی تشکیل تھا،جس نے اسلام کی طرف سے اقتدار کی جواز بخشی کی حمایت کی۔اس طرح بعد میں آنے والے حکم انوں کو یہ

المیت مل گئی کہ وہ اسلام کے متحد کنندہ نظر بے سے اقتد ارکی جائزیت اخذ کریں۔ایک نسبتاً کیسال اسلامی ڈھانچ کے پھیلاؤ نے اس نظر بے کو پروان چڑھانے میں مدد دی، جو مختلف قبائلی مفادات کو اپنے اندر سموسکتا تھا۔اس چیز کے مشرق وسطی ، شالی افریقہ اور جزیرہ نمائے آئیریا کے لئے زیادہ لئے متعدد نفع بخش نتائج تھے۔اسلام کے سیاسی اقتدار کے پھیلاؤ نے ، تاجروں کے لئے زیادہ محفوظ ، ایک مشتر کہ زبان ، اور مشترک مالی دستانی اور میں کو تی دین مدددی۔

315

مشرق وسطی کی معیشتوں کے مغربی یورپ کی معیشتوں کے مقابلے میں زوال کی کسی بھی تو حبیہ کو، اس بات کی تشری بھی لاز ما کرنی چا ہے کہ مشرق وسطی استے طویل عرصہ تک اتنا آگ کیسے رہا۔ جبیبا کہ ہم نے دیکھا، کہ ایک ہی خصوصیت مشرق وسطی کی معاثی ترقی اور انحطاط دونوں کی توجیہہ کرتی ہے: اوائل دور کے مسلمان حکمر انوں کی مضبوطی، جو بڑی حد تک اسلام سے اُن کی جواز بخشی حاصل کرنے کی صلاحیت کی دجہ سے تھی، نے مسلم حکومتوں کے تحت ریاستوں نے تجارت کواس طریقے سے تقویت دی، جو بل از اسلام کے مشرق وسطی اور بعد از روم کے یورپ کی زیادہ غیر مرکز ریاستوں سے حاصل نہ کیا جاسکتا تھا۔ لیکن سے طاقت آخر کار کمزوری بن گئی۔ جو ل جو ل تجارت ترقی کرتی گئی، تو مزید توسیع کے لئے نئے قوانین اور پالیسیوں کی ضرورت تھی، جن میں تجارت ترقی کرتی گئی، تو مزید توسیع کے لئے نئے قوانین اور پالیسیوں کی ضرورت تھی، جن میں حکمر انوں کے اندرایسیقوانین اور پالیسیوں کواختیار کرنے کے لئے نہ ہونے کے برابر ترغیب تھی، حکمر انوں کے اندرایسیقوانی کی جڑیں کٹ جائیں، جو کہ تجارتی قانون کے ابتدائی شارحین اور الیسا کرنے سے نہ نہی اشرافیہ کی جڑیں کٹ جائیں، جو کہ تجارتی قانون کے ابتدائی شارحین اور حکمر انوں کی معبوطی کے لئے سب سے پہلے بڑی حد تک ذمہ دار تھے۔

اس نتیج کے بارے میں کوئی بھی چیز پہلے سے طے شدہ نتھی۔ بلا شبہ یہ بات بشکل قابل تصورتھی کہ من 1000 کے لگ بھگ مسلمان حکمران اسلامی قانون کی اصلاح اس طریق پر کریں گے، جومعاثی اشرافیہ کوفائدہ پہنچائے گا۔اس کتاب نے دو تاریخی عمل مہیا کئے ہیں۔ایک جامداور ایک متحرک۔ جوابیا کرنے میں اُن کی ناکامی کی توجیہہ کرتے ہیں۔ جامد مل اُس' دھیل' پر شتمل ہے جوایک حکمران یہ تعین کرنے کے لئے کھیاتا ہے کہ وہ اپنے اقتدار کو کس طرح توسیع دے۔وہ توسیع اقتدار کی مختلف شکلوں کے نفع نقصان پر غور کرتا ہے۔ن میں سے دونوں اُن اداروں سے توسیع اقتدار کی مختلف شکلوں کے نفع نقصان پر غور کرتا ہے۔ن میں سے دونوں اُن اداروں سے

اکھرتی ہیں جنہوں نے تاریخی ماضی میں تشکیل پائی۔اور توسیع کار کارندوں کے ایسے مرکب کو پُٹا ہے، جوافتد ار میں اُس کے قیام کے سلسلے میں بہترین طور پر مددگار ہوسکتے ہیں۔ان انتخابات کے طویل مدتی متحرک نتائج ہوتے ہیں جن میں سے زیادہ تر نا قابل پیش بنی ہوتے ہیں، یامستقبل میں اتنی دُورواقع ہوتے ہیں، کہوہ حال میں حکمران کے لئے کوئی زیادہ فکر کا باعث نہیں ہوتے۔ یہ نتائج اس حقیقت سے اُکھرتے ہیں کہ توسیعی کارندے حکمران کی جمایت مفت میں نہیں کرتے۔وہ اُس کے صلے میں توانین اور پالیسیوں میں کچھ کی دخل چاہتے ہیں۔اُن کے انتخابات کے مستقبل کے حکمرانوں کے لئے غیرارادی،' راستے پر مخص' نتائج ہو سکتے ہیں۔

316

ان ' راستے پر مخص' عملوں کی زنجے میں ہر کڑی علیحدہ طور پر اپنا مفہوم رکھتی ہے، لیکن یہ چیز شاذہ ہی واضح ہوتی ہے کہ آخری کڑی پہلی کڑی سے کس طرح سے ملتی ہے۔ اس طرح یہ تجزیہ فطری طور پر تاریخی ہوتا ہے۔ یہ ایک طویل زنجے رکی ہر کڑی کی شاخت کرتا ہے، آخری نتیجے تک، فطری طور پر تاریخی ہوتا ہے۔ یہ ایک طویل زنجے رکی ہر کڑی کی شاخت کرتا ہے، آخری نتیجے تک پر ڈھا نچے نہ صرف یہ کہ اس بات کی تشرق کرسکتا ہی کہ من 1000 کے لگ بھگ مشرق وسطی کے عمر انوں کے لئے کار وبار درست اصلاحات کے لئے کیوں کوئی ترغیب نہ تھی بلکہ یہ اس بات کی توضیح کرسکتا ہے کہ وقت کے ساتھ ساتھ تر غیبات کیوں ختم ہوتی گئیں، مزید بر آس، یہ اس بات کامفہوم بھی بیان کرتا ہے کہ مغربی یور پی حکمر ان بالآخر ایسا کرنے کے لئے کیوں زیادہ جذبہ محتر کہ رکھتے تھے، خاص طور پر تحریک اصلاح کلیسا کے بعد، اہم بات یہ ہے کہ اس استدلال میں کوئی بھی چیز اس دقیانوسی، آسانی سے رد کئے جانے والے دلائل پر تکینہیں کرتی کہ اسلام کار وبار کی سالئے تھی اصول پر انحصار نہیں کرتی، سوائے اس کی کہ اسلام میں وئی بھی چیز اسلام اور عیسائیت کے کسی اصول پر انحصار نہیں کرتی، سوائے اس کی کہ اسلامی اصول سیاسی اقتدار کو جائزیت بخشے میں زیادہ مددگار ہے۔

یہ کتاب پہلے، عیسانی حکمرانون کی مذہبی جواز اقتدار حاصل کرنے کی کمزور تر اہلیت کے جامد نتائج پرغور کرتی ہے اس کا مطلب ہے کہ مغربی یورپ اور مشرقی و سطی کے حکمران، یہ فیصلہ کرتے ہیں کہ اپنے اقتدار کوکس طرح تو سیع دیں ، مختلف تر غیبات رکھتے تھے۔ مشرقی و سطی کے حکمران مذہبی جواز بخشی افتدار سے زیادہ مفادات اُٹھاتے تھے۔ لہٰذاوہ سودا بازی کی میز پر مذہبی اشرافیہ کو ایک انہم نشست دیتے تھے۔ مختصر عرصے کے لئے، دونوں خطوں کے حکمران مختلف

قوانین اور پالیسیوں کی پیروی کرتے تھے، خاص طور پرکاروبار کے معاملے میں۔ دسویں صدی

کے آ واخر میں مغربی یورپ میں کاروبار کے احیا کے شروع ہونے کے بعد، تاجرایسے قوانین اور
پالیسیوں سے عائد کردہ پابندیوں کی جکڑ میں آ گئے، جو کاروباری معیشت کے لئے ناموزوں

تھے۔ یورپی حکمرانوں نے بالآ خرمعاشی اشرافیہ کوسودا بازی کی بساط پرنشست دے دی۔ کلیسا کی طرف
قیمت پراوربعض اوقات کلیسا سے سرکشی کرتے ہوئے۔ کیونکہ ایسا کرنے کے فوائد، کلیسا کی طرف
سے کم توسیع اقتداردینے کے نقصانات کی نسبت زیادہ تھے۔ مسلمان حکمرانوں کوالیسے قوانین اور
پالیسیوں کی ہدوین سے جن کی مخالفت نہ ہی اشرافیہ کرتی، نفع نقصان کے مخلف سیٹ کاسامنا کرنا
پالیسیوں کی ہدوین سے جن کی مخالفت نہ ہی اشرافیہ کرتی، نفع نقصان کے مخلف سیٹ کاسامنا کرنا
وسطی کے بہت سے عرصے کے لئے، مغربی یورپ کی نسبت مشرق وسطی کی معیشتوں کے لئے
زیادہ فائدہ مند تھی۔ کیونکہ مشرق وسطی کی معیشتیں مغربی یورپ کی معیشتوں سے آ گے تھیں، لیکن
مشرق وسطی کے حکمرانوں کے لئے نہ ہی انظامیکوائٹ دینے کے نقصانات بھی بہت زیادہ تھے،
مشرق وسطی کے حکمرانوں کے لئے نہ ہی علما پر بہت شدت سے انحصار کرتے تھے۔
کیونکہ اپنی جواز بخشی کے لئے نہ ہی علما پر بہت شدت سے انحصار کرتے تھے۔

317

ان جامد فیصلوں، جومغربی یورپ اور مشرقی و سطی کے حکم انوں کے لئے، کے متحرک اور نا قابل پیش بنی نتائج سے اوّل، مغربی یورپی حکم انوں کی طرف سے کئے گئے فیصلوں نے کلیسا کو مایوں کن صورت حال میں ڈال دیا: یا تواسے تبدیل ہوتی ہوئی کاروباری ضروریات کی عکاسی کرنے کے لئے اپنے اصول کو جدید بنانا ہوگا (بعد ایک' ابدی' اصول کے حامل ہونے کے دعوے کو ترک کرنے کا خطرہ مول لینا ہوگا)، یا بیتبدیل ہوتے ہوئے حالات کے سامنے ثابت قدمی سے کھڑا ہونا ہوگا (اور اپنی اخلاقی سند کے کھونے کا خطرہ مول لینا ہوگا)۔ دونوں صورتوں میں کلیسا کا اپنی رعایا پر، اور خاص طور پر معاشی اشرافیہ پر اثر وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ کمزور ہوتا گیا۔ دوم، کاروبار کی جمایت کرنے والے قوانین اور پالیسیوں کے، مزید معاشی اور مالی جد سے طرازی کو مہمیز دینے کے غیر ارادی نتائج سے، سودی مالی دستاویزات کے وسیعے پیانے پر استعال، جیسا کہ تمسکات ادائیگی نے شراکتوں کے ڈھانچے میں جد سے طرازیوں کی حوصلدا فزائی کی۔ جوابی طور پر، ان جد سے طرازیوں نے بالآخر بینگنگ نظام کے ظہور اور غیرشخصی تبادلے کے ظہور کی طرف رہنمائی کی۔ یہ نتائج اُس کاروباری انقلاب کے سینگڑ وں سال بعد وقوع پذیر کے ظہور کی طرف رہنمائی کی۔ یہ نتائج اُس کاروباری انقلاب کے سینگڑ وں سال بعد وقوع پذیر

ہوئے، جس نے قوانین اور پالیسیوں میں ابتدائی تبدیلیوں کی جوت جگائی، اور وہ غیرارادی اور نامشکل ہے جہاں''مغرب کاعروج'' جب نا قابل پیش بنی تھیں۔ تاہم ایک الیی دنیا کا تصور کرنامشکل ہے جہاں''مغرب کاعروج'' جب اور جہاں بھی یہ واقع ہوا، ان ابتدائی تبدیلیوں کے بغیر واقع ہوجا تا۔ اس اثنا میں، مشرقِ وسطی میں، حکمرانوں نے شاذ ہی الیسے قوانین بنائے، جو فہ ہبی حکام کی خواہشات سے گھلے بندوں تجاوز کرتے، اور اسلامی فہ ہبی حکام نے بھی اُس مایوں گن صورتِ حال کا سامنا نہ کیا، جو اُن کے کہتھولک مشنوں نے کیا تھا۔ لہذا فہ ہبی جواز بخشی اقتد ار، توسیعی وستور کا ایک اہم حصر ہی، نیجنًا، کیتھولک مشنوں نے کیا تھا۔ لہذا فہ ہبی جواز بخشی اقتد ار، توسیعی وستور کا ایک اہم حصر ہی، نیجنًا، وہ اختلافات جواس طریق کار میں جس میں مشرق وسطی اور مغربی یورپ کے حکمران اپنی حکمرانی کوتو سیج دیتے تھے، ایک وقت میں نسبتا چھوٹے اختلافات تھے۔ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ بہت بڑے اختلافات بن گئے۔

318

حکرانی کی توسیع کاری میں ایک اور اہم ''راستے پر مخصر'' تنجہ، چھاپے خانے کے پھیلاؤ کے بارے میں مختلف رقبہ ملوں کو محیط ہے۔ جامد نقطہ 'نگاہ سے، عثانیوں اور مغربی یور پیوں کے رقبل، اُن کے انتخابات کے نفع نقصان کے تناظر میں قابلِ فہم ہیں۔ چھاپہ خانہ اسلامی مذہبی حکام کے لئے ایک خطرہ پیش کرتا تھا: ناصرف بیاُن کے معلومات پر کنٹر ول اور اُن کے اسلامی فکر کی تخلیق کے لئے اونجی رُکاوٹوں کا خطرہ پیش کرتا تھا، مغربی یورپ میں رونما ہونے والے واقعات بین طاہر کرتے تھے کہ چھاپہ خانہ کتنی جلدی ایک خطرے کی زدمیں آئی ہوئی مذہبی حاکمیت کو افتات سے طاہر کرتے تھے کہ چھاپہ خانہ کتنی جلدی ایک خطرے کی زدمیں آئی ہوئی مذہبی حاکمیت کی تائید کے بغیرا قدر ار پر اُس کی گرفت بہت کمزور کرتے ہوئی۔ کرتے ہوئی۔ گرفت بہت کمزور موجودتھی۔ کرتے ہوئی نہ سلطان کے لئے چھاپہ کاخانے کورو کئے کے لئے ایک ترغیب موجودتھی۔ مغربی یورپ میں ایک مختلف صورتٍ حال ارتقا پذیر ہوئی، جہاں چھاپہ خانہ 1450 میں اپنی ایجاد مغربی یورپ میں ایک مختلف صورتٍ حال ارتقا پذیر ہوئی، جہاں چھاپہ خانہ 1450 میں اپنی ایجاد کی بعد تیزی سے پھیلا۔ کلیسا اگر چاہتا بھی تو وہ اس کے پھیلاؤ کونہ روک سکتا، کیونکہ سیکولر کے بعد تیزی سے پھیلا۔ کلیسا اگر چاہتا بھی تو وہ اس کے پھیلاؤ کونہ روک سکتا، کیونکہ سیکولر کے مکرانوں براس کا اثر نسبتا محدودتھا۔

طباعت کے طاقتور، نا قابلِ پیش بنی نتائج اور بھی زیادہ اہم تھے۔ان نتائج میں سے سب سے اہم نتیجہ بیتھا کہ چھاپہ خانے نتح کی اصلاحِ کلیسا کے پھیلاؤ کوآسان بنانے میں بہت مدد کی ۔تج بی آ زمائش اس بات کی نشاندہی کرتی ہیں کہ 1500 سے پہلے چھاپہ خانے کی موجودگی

نے اس بات کے امکان کو 52.1 فیصد در جوں تک بڑھا دیا کہ کوئی شہر 1530 تک پروٹسنٹ بن جائے گا، جہاں اصلاح کی سابقہ کوششیں ناکام ہوگئی تھیں، وہاں اصلاح کاراس لئے کامیاب ہو گئے کہ وہ پوپ خالف شکایات کو تیزی سے پھیلا سکتے تھے، اس سے پہلے کہ کلیسا اُنہیں دبا دیتا۔ اس اثنا میں، سلطنب عثانیہ میں، خواہ اُسی طرح کی فدہبی علا کے خلاف شکایات ہوتیں جیسی کہ پروٹسٹنٹ اصلاح کاروں کی طرف سے ظاہر کی گئیں، تو بھی فرہبی حاکمیت کے خلاف کوئی بھی تحریک پھیلنے کا امکان کم رکھی تھی، اور لہذا اُس کے عثانی سلطان کی طرف سے دبا دیئے جانے کا امکان بہت تھا، جوا پی جواز بخشی کے لئے فرہبی علا پر انحصار کرتا تھا۔ دوسر لے فظوں میں، وہ چیز جو فرہبی حاکمیت کو کمزور کرسکتی تھی۔ چھا پہ خانہ۔سلطنت عثانیہ میں ٹھیک اس وجہ سے نہیل سکا، کہ فرہبی جواز بخشی افتداراس قدرا ہم تھی۔

319

اس کتاب میں پیش کئے گئے نقشے کی زنجیر میں آخری کڑی، روٹسٹزم اور معاشی اثرات کے درمیان تعلق کی ہے۔ اس استدلال کی ایک سرسری قرائت شاید بیرائے پیش کرے کہ یر ڈسٹنزم معاشی نتائج کے لئے کیتھولیزم سے''بہتر'' ہے، یا پھرخود اسلام سے بہتر ہے۔ جہاں تک ان قرا توں کے مفہوم کاتعلق ہے، اُن کا مٰداہب کے مواد سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ مٰدہب اور معاشی نتائج کے درمیان تعلق، مذہبی اشرافیہ کے، سیاسی اقتدار کوجواز بخشنے کی صلاحیت کا احاطہ کرتا ہے۔ پیعلق اسلام میں کیتھولیزم سے زیادہ تھااور پر ڈسٹنزم میں کم سے کم تھا۔لہٰذاتحریک اصلاحِ کلیسا کے بارے میں جو بات اہم تھی ،وہ پنہیں تھی کہاس نے کلیسا کے بعض معمولات کی درتی پر سوال اُٹھایا تھا، یا بلکہاس کی زہبی نوعیت کے بارے میں بھی نہیں،اس کی بجائے،اس کی اہمیت اس بات میں ہے کہاس نے حکمرانوں اور اُن لوگوں کے درمیان تعلق کوتبدیل کر کے رکھ دیا، جوا اس کے اقتدار کوتوسیع دیتے ہیں۔ کتاب کے اس بنیادی نکتے کا بطور کل مذہب ہے، یا اس حوالے سے ،عمومی ثقافت سے کوئی سروکارنہیں ہے۔ لہذا، بداستدلال رجرڈ ٹانے Richard) (Protestent Ethic) 'تروٹسٹنٹ اخلاقیات' (1926) کے، و بیرکواُس کے'' بروٹسٹنٹ اخلاقیات' (Tawney) کے کلا سی جواب کے جذبے میں ہے، جو بہ کہتا ہے کہ تریک اصلاح کلیسا کا اہم ترین متیجہ قانون کی سیکولرسازی سیاسی معیشت تھا۔ ٹانے کی تنقید میں بیرائے پیش کی گئی کہ کلیسا کے وجود میں ایک كاروبار مخالف فلسفه پنیال تھا، اور سر مایہ دارانہ رُجحانات صرف اُس وقت تھیلے جب تحریک

اصلاح کلیسا نے، مارکیٹ پرکلیسا کے شکنج کو توڑا۔ یہاں پیش کیا گیا استدلال، ٹانے کے استدلال سے ہم آ ہنگ ہے، لیکن ایک اہم خم کے ساتھ۔ اس بات پر توجہ مرکوز کرنے کی بجائے کہ کلیسا نے کس طرح قرون و طلی کی سیاسی اور معاثی ثقافت کو متاثر کیا، یااس بات پر کہ ثقافت کس طرح تحریک اصلاح کلیسا کے ساتھ تبدیل ہوئی، میں اُس راستے پر روشنی ڈالٹا ہوں، جس کے ذریعے سیاسی اقتدار کی جواز بخش نے معاشی نتائج کو متاثر کیا۔ اس عمل میں، میں نے اس بات کا جواب دیا ہے کہ اوّل نہ ہی اشرافیہ کو حکمرانوں کی طرف سے کئے گئے فیصلوں پر اثر انداز ہونے کی طاقت کیوں حاصل تھی، اور پیطافت یا لیسی میں کس طرح اپنا اظہار کرتی تھی۔

320

ابواب 7 اور 8 میں تجزیبه کی گئی تاریخی مثالیں اس تصور کی تائید کرتی ہیں۔ 1600 تک وہ طریقه جس سے اقتدار کو وسیع دی جاتی تھی، پروٹسٹنٹ شال مغربی پورپ میں بڑی حد تک اُس طریقے سے مختلف تھا جو کیتھولک پورپ میں اپنایا جاتا تھا،اوراُ س طریقے سے اور بھی زیادہ مختلف تھا جومشرق وسطیٰ میں اپنایا جا تا تھا۔ پر وٹسٹنٹ انگلستان اور جمہور بیدڈ چ میں تجریک اصلاح کلیسا نے کلیسا کی اقتد ارکوتوسیع بخشنے کی اہلیت کوختم کر دیا۔اس کے ردیمل کے طور پر، حکمرانوں نے ایے اقتد ارکوتوسیع دیے اورئیس کے محصولات مہیا کرنے کے لئے، پار لیمانوں کا رُخ کیا، جو زیادہ تر معاثی اشرافیہ پرمشمل تھیں۔اس طرح معاشی اشرافیہ نے سودا بازی کی میز پرنشست حاصل کرلی، جسے انہوں نے ایسے قوانین اور پالیساں مرتب کرنے کے لئے استعال کیا جوان کے مفادات کو پورا کرتی تھیں۔ اور معاشی اشرافیہ کے مفادات عمومی طور پر اُن قوانین اور یالیسیوں کے ساتھ مطابقت رکھتے تھے جو کلاں معاشی خوشحالی کے ساتھ لگا کھاتی تھیں۔انگلتان میں، تاج اور یارلیمان نے نے قوانین منظور کر کے حقوق ملکیت کو وضاحت مہیا کی۔سودی قوانین کوزم کیا،اورغریوں کی مددمیں بہتری پیدا کی۔جمہور بیڈ دیج میں،معاشی اشرافیہ نے عوامی بہود کی چیزوں کی فراہمی جیسا کہ وسیع پیانے پرتر قی یافی فقل وحمل کے نظام اور زمین کی بحالی کے لئے گفت وشنید کی ۔ اسی اثنا میں کیتھولک ہسیانوی بادشاہ نے کلیسا سے جوازِ اقتد ارحاصل کرنا جاری رکھا، بوپ نے فرڈنینڈ اور ازا پیلا کو، ''اسلام کے خلاف جنگ'' میں اُن کے کردار کے بدلے میں'' کیتھولک شاہان'' کا تاج پہنایا۔ جواز اقتدار کےاس ذریعے نے،امریکاؤں سے دھڑا دھڑ آنے والے سونے اور جاندی کے پہاڑوں کے ساتھ ال کر، ہسیانوی باوشاہ کے لئے،

ممكنه غلطفهميال

322

یوری کتاب کے دوران، میں نے اُن چار غلط فہیوں کے دُور کرنے کی کوشش کی ہے، جو کوئی شکی مزاج قاری اس کے دلائل کے ساتھ منسوب کرسکتا ہے۔ان پر باری باری سے نظر ثانی کرنااہم ہے۔

غلط جمی تمبر 1: معاثی اشرافید کی سیاسی طاقت میں اضافه کرنا، طویل معاثی ترقی کے لئے ہمیشہ بہتر ہوتا ہے۔

تاریخی استدلال کا ایک اہم حصہ ہیہ ہے کہ پروٹسٹنٹ شال مغربی یورپ،تح یکِ اصلاحِ کلیسا کے بعد طویل مدتی معاثی کامیابی کے لئے تیارتھا، کیونکہ کلیسا نے اپنا توسیع اقتدار کا کردار یار لیمان میں معاشی اشرافیہ کے حق میں ترک کر دیا تھا۔ ایک غیرمختاط قاری اس دلیل کا آسانی سے پیمطلب اخذ کرسکتا ہے۔

دومعاش اشرافیہ: اچھی، ندہی اشرافیہ = ارگی۔ ایبابالکل بھی نہیں ہے۔ تلتہ محض بیہ که، نہ ہی اشرافیہ کی طرح معاسی اشرافیدایے مفادات کی نگرانی کرتی ہے۔ ہوتا اس طرح ہے کہ اُن کے ذاتی مفادات، اکثر اوقات اُنہیں ایسے قوانین اور پالیسیاں بنانے پراُ کساتے ہیں، جو پوری معیشت کو فائدہ پہنچاتے ہیں لیکن معاشی اشرافیہ کے محرکات''ہمیشہ'' اُن قوانین اور پالیسیوں کے ساتھ لگانہیں کھاتے، جومعاشی کامیابی کی نوید سنائیں، کرایہ لینا، جو کہ تمام معیشتوں میں موجود ہے،اس کی ایک مثال پیش کرتا ہے۔طاقتورمعاشی اشرافیدا کثر اوقات اپنی طاقت کواجارہ داری کی مالی امدادوں، حکومتی رعایتوں، اور فائدہ مندٹیکس کی یالیسی کے ذریعے اپنی جیبوں کو مضبوط کرسکتی ہے۔الیی مراعات جیت کارول سے شکست خوردہ زیادہ پیدا کرتی ہیں،اورانجام کار دولت کو اُن لوگوں میں دوبار تقسیم کرنے برختم ہوتی ہیں، جو پہلے ہی دولت مند ہوتے ہیں، بلاشبہ،اس کے بارے میں،اٹھارویں صدی کی ڈچ جمہوریہ کے جائزے میں گفتگو کی گئی تھی اینی معاشی اشرافیه کویکسرنظر انداز کرنے کومکن بنایا۔ لہذا ہیانوی بادشاہ نے ایسی پالیسیوں کواپنایا، جنہوں نے دوسرے اہم طرفداروں کے حلقے کی قیمت پرمعاشی مفادات کونقصان پہنچایا،اس کی مثالوں میں شامل ہیں، مقدس سلطنت رُوما میں جنگیں، یہودیوں اور مسلمانوں کی عقوبتیں، بھیٹروں کے مالکان کے گلڈ کا تحفظ ، کسانوں اورشہر بوں پر بہت زیادہ ٹیکس ، اور بنیادی اشیاء پر برآ مدی محصولات، سلطنتِ عثانیه میں، اسلامی مذہبی حکام کے پاس جواز بخشی اقتدار کی اس سے بھی زیادہ اہلیت تھی ،اورسلطان کے لئے معاشی اشرافیہ کوسودا بازی کی میزیر لانے کی ترعیب نہ ہونے کے برابرتھی، یہ بات سلطنت عثمانیہ کے توسیع کے عہد سے لے کر سولھویں صدی تک خاص طور پر صحیح تقی، جب فوجی اشرا فیه بھی سلطان کواقتد ارکی توسیع دے رہی تھی۔عثانی تا جروں، صنعتكاروں اورصرافوں كا حكمراني ميں كبھى كوئى عمل دخل نہيں تھا،اورعثاني ياليسى اس كى عكاسى كرتى تھی۔حقوق ملکیت نسبتاً غیرمحفوظ تھے۔اسلامی عدالتیں کاروباری معاملات کے فیصلے کرتی تھیں، اورعثانی اکثر اوقات اپنی کرنسی کی قیمتیں کم کرتے تھے۔

321

دوسر کے نقطوں میں، عیسائی اور مسلمان مذہبی حکام کی اقتدار کی جواز بخش کی صلاحیتوں کے، جود ونوں مذاہب کی پیدائشوں کے وقت کے حالات کی وجہ سے پیدا ہوئیں، اہم طویل مدتی معاشی نتائج تھے۔مشرق وسطی میں، یہ علق خود کوتقویت پہنچانے والاتھا۔مشرق وسطی کے حکمران مضبوط تھے۔اوراُسی چیز نے جس نے انہیں مضبوط رکھا۔ مذہبی جواز بخشی اقتدار۔ دوسرے اہم توسیعی کارندوں سے گفت وشنید سے باز رکھا، یا ایسے توانین اور پالیسیوں کی اجازت دینے سے بازرگھا، جو مذہبی حاکمیت کو کمز ورکرنے کی اہلیت رکھتیں۔ دوسری طرف،مغربی یورپی حکمرانوں کی مقابلتهٔ کمزوری نے انہیں معاشی اشرافیہ کے ساتھ زیادہ مہنگے مداکرات میں شامل ہونے پر اً کسایا۔ان مذاکرات کے غیرارادی،''راستے یمنحصر'' نتائج نے، کلیساکی اقتدار کی جواز بخشی کی اہلیت کومزید کمزور کیا، خاص طور پرتح یک اصلاح کلیسا کے بعد۔اس نے مغربی بورپی عکمرانوں کو معاشی اشرافیہ کے ساتھ مذاکرات کرنے یر مزید اُکسایا۔ نیتجاً اُنہوں نے ایسے قوانین اور یالیسیاں وضع کیں جومعیشت کے لئے زیادہ فائدہ مند تھیں۔

(دیکھے باب7)۔ ڈچ لوگ سڑھویں صدی میں ایک ایسی معیشت کے ذریعے وج میں آئے، جو صنعت، تجارت اور حد درج کی پیداواری زراعت پر مبنی تھی، معاشی اشرافیہ نے جمہوریہ کی حکمرانی میں ایک اہم کر دارا دا کیا، اور وہ ان میدانوں میں مفادات کی حامی پالیسیوں اور قوانین کے لئے بڑی حد تک ذمہ دار تھے۔ لیکن معاشی کامیابی کے ساتھ خصوصی مفادات آئے۔ 1670 کی دہائی کے بعد، یہ مفادات ڈچ سیاست پر غالب آگئے، ایسے شعتی ضوالط کے لئے دباؤ ڈالتے ہوئے، جونو وار دوں کی قیت پر ان کے اپنے مفادات کی حمایت کریں، ایسے ٹیکسوں کے لئے جو معاشرے کے ایک چھوٹے سے طبقے کی غیر متناسب طور پر خدمت کریں، اور دوسرے بہت سے معاشرے کے لئے، جو بہت سے لوگوں کی قیت پر چندلوگوں کو فائدہ پہنچا کیں۔

323

پس،اس کتاب میں کوئی ایسااشارہ نہیں، کہ معاشی اشرافیہ کوزیادہ سیاسی طاقت دیا ہمیشہ معیشت کو بہتر بناتا ہے۔ جو بات صحح ہے، وہ یہ ہے کہ معاشی اشرافیہ کوضرسیاسی طاقت دینا، بھیناً معاشی ترقی کے لئے معاشی ترقی کے لئے معاشی ترقی کے لئے مفید دلج پیال نہیں رکھتے، لہذا الیمی دلچ پیول کو ایک معاشرے کے فیصلوں میں زیادہ عمل دخل مفید دلج پییال نہیں رکھتے، لہذا الیمی دلچ ہوگا، جو معاشی ترقی کے لئے کم فائدہ مند ہوں گے۔ دینا، ایسے قوانین اور پالیسیوں پر منتج ہوگا، جو معاشی ترقی کے لئے کم فائدہ مند ہوں گے۔ معاشیات کی اصطلاحات میں معاشی اشرافیہ کے لئے طاقت کے جھے کے لئے ایک ''اندرونی مناسب ترین صورتِ حال'' ہوتی ہے۔ بہترین کسر صفر نہیں ہے نہ ہی یہ ایک ہے۔ جس طرح معاشی اشرافیہ کی سیاسی بے اختیاری نے جدید پین اور سلطنت عثانیہ کے ابتدائی طویل مدتی معاشی مقدروں کو نقصان پہنچایا۔ اُسی طرح ایک الیمی حیثیت بھی جو کلی طور پر کار پوریشنوں اور معاشی مقدروں کو نقصان پہنچایا۔ اُسی طرح ایک الیمی حیثیت بھی جو کلی طور پر کار پوریشنوں اور دولت مندطاقت کے دلالوں کی طرف سے چلائی جائے، معاشر سے کی وسیج اکثریت کے لئے تباہ دولت مندطاقت کے دلالوں کی طرف سے چلائی جائے، معاشر سے کی وسیج اکثریت کے لئے تباہ موسکتی ہوسکتی ہے۔

غلط جہی نمبر2: ایک ایسی دلیل جواس بات سے مٹتی ہے کہ شرق وسطی کی معیشتیں کیوں مغربی یور پر معیشتوں سے چیچے رہ گئیں، اسلام کی پہلی چند صدیوں کے دوران مشرقِ وسطی کی یورپ پر برتری کی توجیہ نہیں کر سکتی۔

بی غالبًاسب سے زیادہ پریثان ٹن غلط نہی ہے، کیونکہ میں نے بیدوضاحت کرنے کے لئے بہت محنت کی ہے، اسلامی مشرقی وسطی کی ابتدائی بڑھوتری، اس کے بعد والے جمود کے ساتھ کس

طرح قابل تطابق ہے۔ یہ بھی قارئین کی غلط ہی ہے، جو یہ بھی پوچھ سکتے ہیں کہ یہ کتاب اسلام کی مثبت چیزوں کے بارے میں کیوں کچھ ہیں اولتی۔ مجھے اس بات کی طرف توجہ دلانے سے آغاز کرنے دیجئے کہ یہ کتاب عیسائیت پر بھی کوئی مثبت روثنی نہیں ڈالتی۔ تاہم یہ کوئی سنجیدہ تقید نہیں ہے۔ ایک اچھامفروضہ وہ ہوتا ہے جس کی بنیاد تج بی ہو، نا کہ وہ جو متنازع بات سے پہلو بچا کر حیلے، یالوگوں کو محفی وہ کچھ ہتائے جو کچھوہ سنا جائے ہیں۔

324

یہ کتاب بیان کرتی ہے کہ قبل جدید معافی ماحول میں کہ اسلام کے اتحاد بخش نظر ہے نے تجارت کے لئے، اُس سے زیادہ سازگار ماحول مہیا کیا، جو مشرقِ وسطیٰ میں ہر طرف پھیلی ہوئی پارہ پارہ کیارہ تحاوہ تحار اور سلطنت روما کے سقوط کے بعد مغربی یورپ نے کیا۔ اسلام کی اقتدار کی جواز بخشی کے لئے سازگاریت کا نتیجہ یہ نکلا کہ مشرقِ وسطیٰ کے حکمرانوں کو اسلامی قانون کے اُمجرتے ہوئے ذخیر نے کولا گوکر نے کی حوصلہ افزائی ملی، جو کاروبار کا احاطہ کرتا تھا، اورقبل جدید دور کے معاثی جھگڑوں کے فیصلے کرنے کے لئے بھی موزوں تھا۔ وہ سوال جس کا جواب یہ کتاب دیے کا آغاز کرتی ہے یہ ہے، کہ مشرقِ وسطیٰ اس قرونِ وسطیٰ کے توازن میں کیوں' کیفنس کررہ گیا' جس کا مطلب ہے کہ ایسے توانین اور پالیسیاں بمشکل پیدا ہو سکے جوتا جروں اور دوسر نے معاثی اداروں کی تبدیل ہوتی ہوئی ضروریات کو پورا کر سکتے، اُن ضروریات کو جن کی غالبًا پہلی معاثی اداروں کی تبدیل ہوتی ہوئی خواسکی لیکن اس کا بیہ مطلب لیناغلط ہوگا کہ یہ وہ مقام ہے جہاں کتاب کا استدلال شروع ہوتا ہے۔ اگر مشرقِ وسطیٰ اور مغربی یورپ کے درمیان اضافہ جہاں کتاب کا استدلال شروع ہوتا ہے۔ اگر مشرقِ وسطیٰ اور مغربی یورپ کے درمیان اضافہ مرکوز کرتی ہے، جو مشرقِ وسطیٰ کے ابتدائی عودج کی بھی تو جیہہ کرتی ہے۔

## غلط بمی نمبر 3: ندهب نقصان ده ہے۔

ندہب پر لکھنا خطرناک ہے، اور اُس میں ہمیشہ ناراض کرنے کا امکان رہتا ہے، یہ بات خاص طور پر اس وقت صحیح ہوتی ہے جبکہ بنیا دی مفروضہ یہ ہو کہ'' پروٹسٹنٹ مغرب کا عروج، جزوی طور پر ندہبی حکام سیاسی طاقت کی کمی سے منسوب کیا جا سکتا ہے۔لیکن اس استدلال میں کوئی بھی چیز،کسی بھی اسلامی یا عیسائی احکام کے مواد پر تکینہیں کرتی،سوائے اُن کے جوسیاسی جواز بخش کی سہولت کاری کرتے ہیں۔علاوہ ازیں، یہ استدلال مذہب کے روز

مر ہ زندگی میں کردار کے بارے میں قطعاً پھے نہیں کہتا، مذہب نیکی کا ایک طاقتور ذریعہ ہو سکتا ہے، اور یہ بُرائی کا بھی طاقتور ذریعہ ہوسکتا ہے، خاص طور پراُس وقت جب اسے قابل مذمت اعمال کا جواز بنانے کے لئے استعمال کیا جائے۔ میرے خیال میں، مذہب دنیا کے لئے انجام کار خیر مہیا کرتا ہے۔ وہ فوائد جو بیا فراد اور معاشروں کو بہم پہنچاتا ہے، اس کے اخراجات سے بہت بڑھ جاتے ہیں۔لیکن میرے ذاتی خیالات اس استدلال سے لاتعلق بیں، کیونکہ بیا یک حقیقت ہے کہ مذہب اچھائی اور بُرائی دونوں کا ذریعہ ہوسکتا ہے۔وہ سب جواہمیت رکھتا ہے یہ کہ مذہب اقتدار کوتو سیج دے سکتا ہے۔

325

یہ کتاب بیاستدلال ضرور کرتی ہے کہ اقتدار کی ندہب کی طرف سے توسیع، طویل مدتی معاشی خوشحالی کے لئے ، اقتدار کی معاشی اشرافیہ کی طرف سے توسیع کی نبیت خراب تر ہوتی ہے۔

یدا یک قابل تکذیب، مثبت بیان ہے۔ یداس بارے میں ہے کہ دُنیا کیسی' ہے' نا کہ اس بارے میں کہ دُنیا کیسی ' ہے' نا کہ اس بارے میں کہ دُنیا کیسی ہونی چا ہے'' یداستدلال اس بارے میں کہ آیا معاشی خوشحالی ایک معاشرے کے لئے اچھا نصب العین ہے یانہیں، کوئی معیاراتی دعوی نہیں کرتا۔ اس کتاب کا مقصد یہ جھنا ہے کہ مغرب کیوں امیر ہوگیا اور مشرق وسطی نہ ہوا۔ یہ خوشحالی کی اخلاقیات کے بارے میں کوئی دعویٰ نہیں کرتی۔ یہ ایکل ہی مختف مطالعے کا موضوع ہے۔

یہ بات بار بار واضح کی گئی ہے کہ مذہبی توسیع اقتدار میں کوئی چیز منفر دطور پر بری نہیں ہے۔
بلاشہ فوج یا پولیس کے جرسے اقتدار میں توسیع بھی ممکنہ طور پراُس کے برابر،اگراُس سے بھی زیادہ
شدید نہیں، معاشی ترقی پر پسماندگی کا اثر ہوسکتا ہے۔ اس کی وجہ سادہ ہے۔ توسیعی کا رندے اپنے
داتی مفاد کومیر نظر رکھتے ہیں۔ یہ بات مذہبی اشرافیہ کے بارے میں بھی اُتی ہی صحیح ہے جتنی معاشی
یا فوجی اشرافیہ کے بارے میں ہے۔ اور اگر چہ مذہبی اشرافیہ کے بچھ ایسے مفادات ضرور ہیں جو
معاشی کا میابی سے لگا کھاتے ہیں، جسیا کہ غریبوں کی مدد کے در یعے ساجی نظم وضبط کو قائم رکھنا،
لیکن اُن کے بہت سے دوسرے مفادات ہیں جو اس سے لگا نہیں کھاتے، جبیا کہ سود لینے پر
پابندیاں۔ اسی طرح فوج کے بھی پچھ مفادات معاشی کا میابی سے مطابقت رکھتے ہیں، اور دوسرے
مفادات اس سے مطابقت نہیں رکھتے۔ فوجی ذرائع میں اضافہ کرنا غیر ملکی حملے کے خلاف تحفظ مہیا
کرتا ہے، یا ساجی بے چینی کوشم کرنے میں مدد کرتا ہے۔ متبادل طور پر، یہ عوام کو دہشت زدہ کرسکتا

ہ، یاکسی غیر مقبول حکمران کوافتد ارمیں رکھ سکتا ہے۔ مرکزی نکتہ صرف یہ ہے کہ معاثی اشرافیہ کی مطلوبہ پالیسیاں، جوان کے اپنے مفاد پر بینی ہوتی ہیں، اُن پالیسیوں کے ساتھ، جومعاثی کا میابی کو آگے بڑھاتی ہیں، ذہبی اشرافیہ کی پالیسیوں کی نسبت زیادہ مطابقت رکھتی ہیں۔

غلط بنی مبر 4: مشرق وسطی مغربی یورپ سے، اُس کردار کی وجہ سے پیچےرہ گیا جواسلام سیاست میں اداکرتا ہے۔

اس کتاب میں پیش کئے گئے استدلال میں کوئی بھی چیز جری نہیں ہے۔تاریخ مقدر نہیں ہے، اور یہ نتیجہ اخذ کرنا ایک بہت بڑی غلط تعبیر ہے۔ اُس کی بجائے یہ ڈھانچہ اس طرف اشارہ کرتا ہے کہ اوا کاروں کوبعض خاص اوقات میں بعض خاص فیصلے کرنے کی ترغیب کس چیز نے دی، اوراس طرف بھی کہ ان فیصلوں سے مستقبل کے فیصلہ سازوں کی ترغیبات کو کس طرح متاثر کیا۔ اس استدلال میں کوئی چیز جری نہیں ہے، اور کوئی چیز اس بات پر دلالت نہیں کرتی کہ مغربی کیا۔ اس استدلال میں کوئی چیز جری نہیں ہے، اور کوئی چیز اس بات پر دلالت نہیں کرتی کہ مغربی کیورپ اور مشرق و سطی کے معاشی راستوں کو اس انداز سے جُدا ہونا ہی تھا، جس طرح کہ مشاہدہ کیا گیا، اُس کی بجائے اس کا مطلب محض یہ ہے کہ مشرقی و سطی اور مغربی یور پی حکمرانوں کے اقد امات کے، اُن ترغیبات پر جو ستقبل کے حکمرانوں کے سامنے جیں، غیرارادی اور نا قابل پیش بنی نتائج سے، جنہوں نے خود ایسے اقد امات کے جن کے مزید ستقبل کے حکمرانوں کے لئے نا قابل پیش بنی نتائج سے۔

بیان کردہ''راستے پر مخصر'' سلسلے میں، ہر قدم نے خوشحالی کو پروٹسٹنٹ مغربی یورپ میں زیادہ امکانی بنایا اور مشرقِ وَسطٰی میں نہیں ۔عثانیوں کا چھاپہ خانے کورو کنے کا معاملہ، ان''راستے پر مخصر'' طریقِ ہائے عمل میں جبریت کی موجودگی کو واضح کرتا ہے۔ یہ بات بلاشبہ ممکن ہے کہ کوئی روثن خیال سلطان، چھاپہ خانے کی اجازت دے کر اور اس کے پھیلاؤ کی حوصلہ افزائی کر کے معاثی تاریخ کے دھارے کو بنیادی طور پر تبدیل کردیتا لیکن صدیوں تک سی سلطان کے ہاں شیح تو میات نہ تھیں۔ اگر چہ بیہ بات کسی طرح بھی خود سے واضح نہیں ہے، کہ طویل مدتی معاشی رجانات اُلٹائے جانے کے قابل شی اگر عثانیوں نے چھاپہ خانے کی اجازت دے دی ہوتی، لیکن یہ خلاف امر واقعہ تاریخ وضع کرنے کا ایک دلچسپ موقع ضرور فرا ہم کرتی ہے۔ عثانی

ممكنه غلط فهميال

# مغرب کے عروج کے ضمنی مفاہیم

اس کتاب میں پیش کئے گئے دلائل کے ''مغرب کے وج کو جھنے کے لئے ہمارے لئے معنی مفاہیم ہیں۔لیکن ایک ضمنی مفہوم ایسا ہے جسے قارئین کوزیادہ لمبانہیں کھنچنا چاہتے: یہاں اُن خصوصی میگا نیوں کے بارے میں بہت کم کہا گیا ہے جو صنعتکاری پر منتج ہوئے۔ بلاشبہ اس کتاب کے بنیادی دلائل صرف مغربی (اور شال مغربی) پورپ اور مشرق وسطی کے درمیان سر صوبی صدی کے آغاز تک زیادہ بڑے اختلافات کی توضیح کرنے کی کوشش کرنے میں بعروف معاشی مورضین جیسا کہ جو ئیل موکا کر (Koel Mokyr) اور دابرٹ ایلن (Robert Allen) کی طرف سے بیش کردہ دلچسپ انگلتان کی صنعتی عروج کے دلچسپ احوال، اُن عوامل کا بہت کہرائی علی صنعت کاری کے آغاز کومکن بنایا، اور میرا ادرہ ان دلائل کی مخالفت کرنے کا نہیں ہے۔

اس کتاب نے، صنعتکاری کی طرف سے لائے گئے معاشی انقلاب کی پیشگی شرائط کی شاخت کرنے کوا پناہدف بنایا ہے، اوراس بات کی توضیح کو کہ 1600 تک شال مغربی یورپ ایسے انقلاب کے لئے ایک مکنداُ میدوارتھا۔ بیاس انقلاب کی جڑوں کا کھوج اُن سیاسی تبدیلیوں میں لگاتی ہے جوتح یکِ اصلاح کلیسا کے بعد واقع ہوئیں۔ لیکن میرا استدلال بینہیں ہے کہ تح یکِ اصلاح کلیسا ایک علیحدہ باہر سے پیدا ہونے والا وااقعہ تھا۔ جس نے الل ٹپ بعض خوش قسمت قوموں کوا پناہدف بنایا۔ بلکہ تح یکِ اصلاح کلیسا تو جیہہ ہے، اگر راستے پر منحصر' واقعات کے ایک لمے سلسلے کا نقطہ عروج تھا۔ جن میں سے ہرایک واقعہ قابل تو جیہہ ہے، اگر راستے کے ہرگزشتہ قدم کو اور اس کے نتیج میں پیدا ہونے والے ادارہ جاتی ماحول کو مدِ نظر رکھا جائے۔ اور اگر چہ یہ کتاب اس کے نتیج میں پیدا ہونے والے ادارہ جاتی ماحول کو مدِ نظر رکھا جائے۔ اور اگر چہ یہ کتاب اس راستہ کے کوئے عیسائیت اور اسلام کی پیدائشوں تک رکھی نے دیکن زیادہ ترکار روائی وسطی دور کے نصف آخر میں واقع ہوتی ہے (1517 - 1000)

طباعت کا سب سے براہ راست نیجے مذہبی حاکمیت کے،اس کی جواز بخشی اقتدار کی طاقت کا سامنا کرنے کی شکل میں ہوتا۔ یہ خالفت عوام کی طرف سے، بنی چری کور کی طرف سے، بنا چیان کی طرح کے مقامی اقتدار کے دلالوں کی طرف سے آسکی تھی، چھاپہ خانے کے ذریعے سے، یا اعیان کی طرح کے مقامی اقتدار کے دلالوں کی طرف سے آسکی تھی، چھاپہ خانے کے ذریعے سے مذہبی علاء کے خلاف پیغام کو پھیلا نا نسبتاً آسان ہوتا۔ایک کمزور مذہبی انظامیہ کے ساتھ، جو جواز اقتدار مہیا کرنے کی کم اہل ہوتی، عثانی اپنے اقتدار کوتو سیج دینے اور اطمینان بخش شکیس کی وصولی کرنے کی خاطر، تمام معاثی طور پر طاتقور فریقوں کو مذاکرات کی میز پر لانے کی ترغیب محسوس کرتے۔اس میں غالباً فوج، اعیان اور معاثی اشرافیہ شامل ہوتی۔اگر عثانی اپنے اقتدار کو اس طریقے سے تو سیج دیتے، تو پھر، حقوق ملکیت، جدت طرازی، حقیق اور معاثی برطور تر کی حوصلہ افزائی کرنے والے قوانین مکنہ طور پر اُنجرتے۔ یہ خلاف امر ، واقعات کا برطور تر سلسلہ واضح ہے کہ واقع نہ ہوا۔ لیکن ادارہ جاتی تبدیلی کا یہ فقدان، پچھ عارضی اقدامات یا ثقافتی رجعت پہندی کی وجہ سے واقع نہیں ہوا۔ بیان طریق ہائے کار سے پیدا ہوا، جواگر چہنا گر برطور پر نہیں، لیکن گہر ہے طور پر تاریخی ماضی میں پیوست تھا۔

327

\*\*\*

یہ اُسی وقت تھا کہ کاروباری انقلاب نے مغربی یورپ میں کلیسا اور ریاست کے درمیان جواز بخشی اقتدار کو کمزور کرنے میں سہولت پیدا کی۔ یہ بھی اُسی وقت تھا کہ اسلامی دُنیا میں ایک گہری بنیادوں والامخلف قو توں کے درمیان توازن پیدا ہوا، جس نے مذہبی حکام نے سیاسی اقتدار کے جواز دہندہ ہونے کے اپنے کردار کی وجہ سے سیاسی سودابازی کی میز پر اپنا اختیار حاصل کر لیا۔ آخری بات، یہ دوروسطی کے آخیر پر ہی تھا کہ چھاپہ خانہ مغربی یورپ میں پھیلا، جبکہ عثانیوں نے اس کود بادیا، اُن اسباب کی بنا پر جو کلیتہ اُس طریقہ سے مطابقت رکھتے تھے، جس پر دونوں خطوں کے حکمران این حکمرانی کوقوسیع دیتے تھے۔

329

یہ وہ پنیگی حالات سے، جنہوں نے تحریب اصلاح کلیسا کو مغربی یورپ کے بعض حصوں میں قدم جمانے کے قابل بنایا، جبہ اسی طرح کی فرہبی انتظامیہ کی کمزوری کا مشرق وسطی میں تصور بھی نہیں کیا جا سکتا تھا۔ لہذا یہ کتاب ان لوگوں کی کتابوں سے مطابقت رکھتی ہے، رابرٹ لوپیز (Auner Greif) ، ایوزگر ریف (Douglass North) وگلس نارتھ (Timur Kuran) ، ایوزگر ایف (Dierdre Medosky) ، ایوزگر این وین تیمور گران (Timur Kuran) ، ڈیرڈ رمیکلوسکی (Jan Luiten Van Zanden) اور جین لوٹین وین زینڈن (تینڈن (ون وسطی میں کرتے ہیں۔ جہاں میں ان علاسے اختلاف کرتا ہوں، وہ ہے میرا کی تارک تو سیح دیتے ہیں۔ سودا بازی کی میز پر کھلاڑی مغربی یورپ میں بور حکمران اپنے اقتدار کو تو سیح دیتے ہیں۔ سودا بازی کی میز پر کھلاڑی مغربی یورپ میں بھی مختلف سے احتلاف کرتا ہوں، وہ ہے میرا کیتھولک یورپ میں بھی مختلف سے۔

وہ طریق کارجس کے ذریعے بیواقع ہوا فطری طور پر تاریخی تھا۔ دوسر لے نقطوں میں، یہ پہلے سے طے شدہ ہرگز نہ تھا۔ اُن میکا نیول کو بچھنا جن کے ذریعے بیواقع ہوا، اہم ہے، اور محض تاریخی، معلومات کی غرض سے نہیں ہے۔ جدید دولت کی جابیاں اب بھی صرف دنیا کی ایک قلیل آبادی کومیسر ہیں، لہذا بیجاننا کہ حقیقت میں انگلستان میں کیا واقع ہوا۔ اور بالآخر یورپ شالی امریکہ، اور بہت بعد میں مشرقی ایشیاء میں اس کے پیروکاروں میں ، سائس ایک راستے کی مثال مہیا کرتا ہے جو کامیاب رہا۔

کیا بیراستہ قابلِ اعادہ ہے؟ مختصر جواب بیہ ہے کہ''نہیں''''راستے پرمنحصر'' طریق ہائے

عمل کی نوعیت یہ ہے کہ ایک واقعہ دوسرے پر تعمیر ہوتا ہے، اور بے قاعدہ، نا قابل کنٹرول واقعات حقیقی خطمتدر بناتے ہیں، کیا ہنری ہشتم تحریکِ اصلاحِ کلیسا کو انگلستان لے آیا ہوتا اگراریہ گوٹ خطامتدر بناتے ہیں، کیا ہنری ہشتم تحریکِ اصلاحِ کلیسا کو انگلستان لے آیا ہوتا اگراریہ گوٹ کی کیتھرین نے اُس کے لئے ایک بیٹے کوچنم دیا ہوتا، یا پوپ نے اسے طلاق کی اجازت دے دی ہوتی ؟ ہم بھی نہیں جان سکیس گے۔ جو پچھ ہم جانتے ہیں وہ یہ ہم کہ ہنری ہشتم کے فیصلے کے نا قابل پیش بنی نتائج وُ نیا کو تبدیل کرنے والے تھے۔ کیا ڈی لوگوں کے پاس سو کھویں اور سر موسی سر موسی صدیوں میں وُ نیا کی سرکر دہ معیشت ہوتی، اگر ہسپانیہ نے ڈی بغاوت کو اس کے ابتدائی مراحل میں ہی کچل دیا ہوتا (جو تقریباً متعدد مرتبہ ہوا)؟ غالباً نہیں: وُج سودا بازی کی میز بہت مراحل میں ہی کچل دیا ہوتا (جو تقریباً متعدد مرتبہ ہوا)؟ غالباً نہیں: وُج سودا بازی کی میز بہت مقل فطر آتی، اگر معاشی اشرافیہ کا قوانین اور یالیسیوں میں بہت کم عمل وظل ہوتا۔

اس کے باوجود، انگلیسی اور ڈچ مثالیں مطالعہ کرنے کے قابل ہیں۔اگر چہ وہ کمل طور پر
قابل اعادہ نہیں ہیں تمام اقدامات اپ راستوں کے ساتھ بے قاعدہ نہیں تھے، جن کی اہمیت اُس
وقت واضح ہوتی ہے جب اُن کا مواز نہ مشرق وسطی کے اداروں کے ساتھ کیا جائے۔اس کا
مطلب یہیں ہے کہ ایک عمومی دعوی کر دیا جائے کہ 'ادار ہا ہمیت رکھتے ہیں' بلکہ اس سے
مطلب یہ نہیں ہے کہ ایک عمومی دعوی کر دیا جائے کہ 'ادار ہا ہمیت رکھتے ہیں' بلکہ اس سے
بہت زیادہ تحقیقی دعوی کیا جائے کہ سیر بات اہمیت رکھتی ہے کہ اقتدار کوکون توسیج ویتا ہے۔اگرین اُن اُن سے دور آخر کاردوسری یور پی اقوام اور ریاست ہائے متحدہ اس نقطے تک کیسے پنچے جہاں ایک
'خاصا اچھا' توسیج اقتدار کا دستور اپنی جگہ پرتھا، یقیناً کہانی کا بنیا دی حصہ ہے۔ کیساں طور پر
ان نتائج کا سمجھنا بھی اہم ہے، جو اُس وقت سامنے آتے جب ایک مرتبہ یہ دستور اپنی جگہ پرآ
گئے۔ جو نر الذکر معاملہ ہم عصر مسائل کے ساتھ ایک مناسبت رکھتا ہے۔

\$ \$ \$\$

جوعوام کی معاشی خوشحالی کے لئے نقصان دہ ہوتا ہے۔

ایک مشکک یو چیسکتا ہے: کیا بچھامیرترین ممالک (فی کس آمدنی کے مفہوم میں )عرب ممالک نہیں ہیں، جن کے قائدین مرہی جواز بخشی اقتدار پر جروسہ کرتے ہیں؟ بلاشبہ، قطر، کویت، اور متحده عرب امارات تمام ممالک کی فی کس آمدنیاں ایک اور ای سی ڈی (Organization for Economic Cooperation and Development) معاشى تعاون اورتر قی کی تنظیم'' کے اوسط ملک کی نسبت زیادہ ہیں۔لیکن ایک اشٹنا کے ساتھ۔مشرق وسطی کے تمام دولتمندمما لک اپنی زیادہ تر دولت تیل سے حاصل کرتے ہیں،سوائے ترکی کے، جو ایک اوسط آمدنی والا ملک ہے۔

یہ بات قطعاً واضح نہیں ہے کہ شرقِ وسطی کے تیل پیدا کرنے والےمما لک معاشی ترقی کے لئے تیار ہیں۔ جب تک تیل بہدرہا ہے اُن کی حکومتیں آ سانی ہے اس میں تیررہی ہیں، اگرچہ انہیں تیل کی دولت کوایک طریقے سے تقسیم کرنا پڑے گا کہ وہ بےاطمینانی کوروک سکیں۔ کیکن جب تیل خشک ہونا شروع ہوجائے گا تو وہ کیا کریں گے؟ یا اُس وقت کیا واقع ہوگا جب ایک متبادل، زیادہ صاف ایندھن زیادہ نفع بخش ہوجا تا ہے۔اس طرح طلب کوکم کر دیتا ہے،اور الہذاتیل کی قیت کوبھی؟ اسی طرح اُس وقت کیا ہو گا جب تیل کی قیت زیادہ رسد کی وجہ ہے گر

یہ کتاب، اکیسویں صدی میں تیل پیدا کرنے والے ممالک کو دربیش معاملے کے بہت مشابدایک تاریخی مثال پیش کرتی ہے۔ سولھویں صدی کا سپین ۔ حقائق برغور کریں ہیانوی تاج امریکاؤں سے آنے والے سونے اور جاندی سے دولت کی زبر دست فراوانی حاصل ہورہی تھی، اوروه اپناجوازا قتدار کلیسا سے حاصل کر رہاتھا۔اس بنیادیریہ معاشی اشرافیہ کونظرا نداز کرسکتا تھااور جس طرح کی پالیسی حابتا، بناسکتا تھا۔ نیتجاً ایسے بہت کم قوانین اور پالیسیاں بنائی گئیں جوحقوق ملکیت کو تحفظ دیتے ، سرمایے کے اجتماع کی حوصلہ افزائی کرتے ،عوامی بہبود کی اشیامہیا کرتے یا ملکی سرمایے کی حمایت کرتے۔ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ ہیانوی معیشت مزید سے مزید گرتی گئی اوراضافی اورمطلق دونوں مفاہیم میں اپنے بور پی مثنوں سے بہت پیچھےرہ گئی۔ایک اوسط ہسیانوی انیسویں صدی میں سولھویں صدی کی نسبت غریب ترتھا۔

# اکیسویںصدی اوراُس سے آگے کے لئے مضمرات

331

وُنیا کی تقریباً نصف آبادی 2 ڈالریومیہ ہے کم پر گزارہ کرتی ہے،اورتقریباً یا نچواں حصہ 1 ڈالریومیہ سے بھی کم پر۔ واضح بات ہے کہ جدید معیشت کے ثمرات زیادہ دورتک نہیں بہنچے۔اس وسیع پہانے پر پھیلی ہوئی غربت کا ایک نہایت پریشان کن پہلویہ ہے کہ یہ غیرضروری ہے۔مثال کے طور پر آج سے یانچ سوسال پہلے کے برعکس،انسانوں کے پاس اتن تکنیکی صلاحیت ہے کہ وہ وُنیا کی تمام آبادی کوایک آرام دہ اندازِ زیست مہیا کرسکیں، پھر، ان کے زیادہ لوگ کیوں ابھی ا تک ذلت کا آمیزغربت میں زندگی بسر کرتے ہیں؟

بلاشبداس سوال کے بہت سے جواب ہیں اور تناظر واضح طور براہمیت رکھتا ہے۔زبریں صحارائی افریقہ کی غربت کے اسباب جنو بی یا وسطی ایشیا کی غربت کے اسباب سے مختلف ہیں ، اور " عالمی غربت کے لئے کوئی ایک اکسیرموجودنہیں ہے۔لیکن ایک چیز جوزیادہ تر غربت زدہ علاقوں ....ساتھ ہی ساتھ بہت سے زیادہ دولتمندلیکن' ترقی'' سے دورعلاقوں ..... میں مشترک ہے، وہ ہے خراب حکمرانی، خاص طور پر معاشی مسائل کے حوالے سے۔

یہ کتاب اس بات کی کہ،معاشی ثمرات کے جھکے ہوئے ہونے کے باوجود،خراب حکمرانی کیوں موجود ہے، پہلے درجے کی وجہ فراہم کرتی ہے۔ زیادہ تر حالات میں بیأس طریقے کا نتیجہ ہوتی ہے جس میں اقتدار کوتوسیع دی جاتی ہے۔اکیسویں صدی میں بُری حکمرانی کوعموماً فوج یا رضا کارفوج کی طرف سے حکمرانی کی توسیع کاری سے منسوب کیا جاتا ہے۔وہ سودابازی کی میزیر ایک نشست کے بدلے،بصورتِ دیگر غیر مقبول حکمرانوں کواقتدار میں رکھتے ہیں۔عمومی طور پریہ بالآ خراس انجام پر پہنچتے ہیں کہاُن کی جیبیں خوب بھری ہوئی ہوتی ہیں۔ مذہبی توسیع اقتدار کو بھی بعض اوقات بُری حکمرانی کے ساتھ منسوب کیا جاتا ہے۔ افغانستان اور سعودی عرب بطور دو قوموں کے نمایاں ہیں، جن کے قائدین مذہبی حکام کی حمایت پراس قدر زیادہ انحصار کرتے ہیں،

لنجی بیہوگی کہمعاشی مفادات کے ایک وسیع تر جھے کوسودا بازی کی میزیر لایا جائے۔ناصرف تیل پیدا کرنے والوں کو، بلکہ، سرمایہ، سجارت، سیاحت، زراعت، صنعت اور دوسری خدمات کے مخصصین کو۔ پیسعودی عرب جسے بڑے تیل پیدا کرنے والےممالک کے لئے جن کی آبادی اتنی زیادہ ہے کہ وہ منعتی تنوع کوقابلِ عمل بناسکتے ہیں، اور بھی زیادہ اہم ہے۔ متحدہ عرب امارات نے تیل سے ہٹ کر تنوع پیدا کرنا شروع کر دیا ہے، لیکن تقریباً تمام''متنوع'' کام غیر ملکیوں کی طرف ہے کیا جارہا ہے، جواگرتیل کے محصولات ختم ہو گئے تو واپس چلے جائیں گے۔

میں پُرامیز نہیں ہوں کہ بڑی تیل پیدا کرنے والی اقوام اس انجام سے نی جا کیں گی۔ان کی حکمران انتہائی آ مریت پیند ہیں،اورایئے شہریوں کی آ زای پر بہت زیادہ یابندی لگاتے ہیں، وہ اس طرح کا میابی سے حکومت کر سکتے ہیں ۔ کم از کم وقتی طور پر ۔ اُسی وجہ سے جس سے سولھویں ۔ صدی کے ہسیانوی بادشاہوں نے ایسا کیا: اُن کے پاس دولت کے'' آزاد ذرائع ہیں اور ساتھ ہی ساتھ مذہبی جواز بخثی'' اقتدار تک رسائی بھی۔ وہ تیل سے مہیا کردہ مختصر مدت کے موقع سے ا فائدہ اٹھاتے ہوئے الیم معیشتیں تعمیر کرکے جوطویل مدتی خوشحالی کی اہل ہوں۔طویل مدتی جمود سے ﴿ گُئے۔ آیا وہ ایسا کرتے ہیں، ابھی دیکھنا باقی ہے لیکن تاریخ ایسی کسی رجائیت کی وجہ کی طرف اشارہ ہیں کرتی۔

اس مسکے کی شناخت کرنا، که مذہبی اشرافیہ، معاشی اشرافیہ کی نسبت حکمرانی میں زیدہ کر دارا دا کرتی ہے، ایک چیز ہے۔ یہ بالکل ایک دوسری چیز ہے کہ کسی معاشرے کے اداروں کواس حد تک تبدیل کیا جائے کہ حکمرانوں کو بیرترغیب ملے کہ وہ اپنی حکمرانی کوتوسیع دینے کے لئے معاشی اشرافیہ کو مذہبی اشرافیہ سے اوپر لے آئیں، یہ کتاب صرف مسئلے کی تشخیص کرتی ہے، یہ ل پیش نہیں کرتی۔ تاہم یہ ایسے تاریخی اسباق ضرور پیش کرتی ہے جو حل کوشکل دیے میں مدد کرسکیں۔

جمہوریت ہی حکمرانی کے لئے سب سے واضح ہم عصر حل ہے، جومعاشی اشرافید کی آوازیر غور کرتی ہے، جبکہ ساتھ ہی ساتھ ہی یقین دہانی بھی کرواتی ہے کہ اُن کی طاقت کواس حد تک قابو میں رکھا جائے کہاُن کے محدود مفادات باقیماندہ معاشرے پرفوقیت حاصل نہ کر جائیں۔ یہ کہنا کوئی مبالغہٰ بیں ہے کہ کم از کم بچیلی ایک یا دوصد یوں سے،توسیع حکمرانی کے''اچھ'' انظامات

عام طور پرجمہور تیوں میں حکمرانی کی توسیع کے''بُر نے''انظامات غیر جمہوری حکومتوں میں دیکھے گئے جبکہ'' اچھے'' اور''بُرے'' کے الفاظ اُن کے معاشی نتائج کے ساتھ وابشگی کے حوالے سے استعال کئے گئے ہیں۔ بلاشبہ، تمام جمہورتیں ٹھیک کامنہیں کر رہی ہیں، ہندوستان ایک الیی جہوریت کی مثال ہےجس میں واضح طوریر ناتص انضباطی اور قانونی نظام ہیں۔اورمعاشی ترقی بلاشبه غیرجمہوری معاشروں میں بھی واقع ہوسکتی ہے، چین 1978 کی مارکیٹ دوست اصلاحات کے بعد سے،اس کی ایک اہم مثال پیش کرتا ہے۔

کیکن کیااس کامطلب محض بہ ہے کہ غیر جمہوری مما لک اپنے اوپر جمہوریت کولا گوکریں اور اس کے بعد راوی چین ہی چین لکھے گا؟ یقیناً نہیں۔کوئی بھی شخص کسی ملک یر، بلالحاظ اس کے تناظر کے جمہوریت لا گونہیں کرسکتا اوراُس کی کامیابی کی تو قع نہیں کرسکتا۔ بیکوئی بنیا دی نکتہ نہیں ہے۔اگرچہ بیدہ فکتہ تھا جس پر 2000 کی دہائی کے آغاز میں،ریاستہائے متحدہ عراق میں توجہ نہ دینے میں نا کام رہالیکن کسی معاشرے پر جمہوریت کیوں لا گونہیں کی جاسکتی اوراُس کی کامیا بی تو قع نہیں کی جاسکتی۔ایک کامیاب جمہوریت میں تبدیلی کے راستے میں کیا مشکلات ہوتی ہیں؟ یہ کتاب اس کا پچھادراک پیش کرتی ہے۔زیادہ اہم بات یہ ہے کہ باہر سے لاگو کی جانے والی جہوریت صرف ایک الی ریاست میں کام کرسکتی ہے، جیس مین ایسے ادارے ہوں جواس حکمرانی کے لئے مددگار ہوں جوجمہوری انتخابات کے ذریعے تقویت حاصل کرے،اگر طاقتور حكمران، حكمراني كي توسيع كے دوسرے ذرائع يرانحصار كرسكتے ہوں، توجمہوريت كوآساني سے کمزور کیا جاسکتا ہے۔ایک ایسی ریاست میں ،کوی بھی مہم جُو بیرونی شخص جسے زہبی حاکمیت یا فوج کی حمایت حاصل ہو، جمہوری طور پر منتخب رہنماؤں کا تختہ اُلٹنے کے لئے لوگوں کوا کساسکتا ہے۔ اورجمہوری طور پر منتخب رہنما بھی اقتدار کوچھوڑنے کومشکل محسوں کر سکتے ہیں اگراُن کی دسترس میں ایسے توسیع کارندے ہوں جوانہیں اقتدار میں رکھسکیں۔اور کسی بھی چیز کی نسبت پیدوجہ زیادہ اغلب ہے کہ جمہوریت کو کیوں مشرق وسطی اور شالی افریقہ میں اتنے مشکل وقت کا سامنا کرنا پڑا۔ ا کا نومٹ (Economist) کے 2014 کے جمہوریت کے اشارے میں جائزہ لئے گئے 167 ممالک میں، علاقے میں سے اونچے درجے میں رکھے جانے والے ملک تھے، تونس (70وال)۔ ستم ظریفانہ طور برعرب بہار کی جائے پیدائش۔ اورتر کی (98 وال)۔ علاقے میں

بہت ہے ممالک ''آ مرانہ حکومت'' کے زُمرے میں آئیں (لیمنی کم ترین جمہوری طرز کی حکومتیں)، مراکش (116 وال)، الجزائر (117 وال)، لیبیا (119 وال) کویت (120 وال)، الجزائر (117 وال)، لیبیا (139 وال) کویت (140 وال)، قطر (136 وال)، مصر (138 وال)، او مان (139 وال) بحرین (147 وال)، محدہ عرب امارات (158 وال)، ایران (158 وال) سعودی عرب وال (161 وال) اورشام (163 وال)۔ ان تمام اقوام میں، بظاہر صرف تین قتم کے مکن توسیع اقتدار کے انتظامات نظر آئے ہیں۔ ظالمانہ تحکمانہ حکومت جس کی توسیع طاقت کے ذریعے کی جاتی ہے (مثلاً شام اور لیبیا) تیل کی رقوم والی با دشاہ تیں جن کی توسیع نہ ہی انتظامیہ کی طرف سے کی جاتی ہے (مثلاً شام اور لیبیا) تیل کی رقوم والی با دشاہ تیں جن کی توسیع نہ ہی انتظامیہ کی طرف سے کی جاتی ہے (مثلاً سعودی عرب، قطر، بحرین) یا دونوں کا کسی طرح کا ملغوبہ۔

335

یہ بات جیران کن نہیں ہے۔ اسلام حکمرانی کو توسیع دینے میں انتہائی مددگار ہے، اور اسلام اوراسلامی ندہبی حکام کواستعال کرنے کی لاگت جمہوری انتخابات کواستعال کرنے سے کہیں کم ہے۔ بلاشیہ بظاہر ایسے لگتا ہے کہ اسلامی وُنیا میں بغیر مذہب کواپیل کئے، اقتدار کی حمایت کرنے کا واحد طریقہ، ظالمانہ طاقت ہے۔ مثالوں کے لئے، صدام حسین، معمر قذائی اور بشار لاسد کی حکومتوں سے ورے دیکھنے کی ضرورت نہیں ہے۔ ان توسیعی انتظامات کا ایک نتیجہ بیہ ہے کہ کسی اسلامی ملک پر جمہوریت کو لاگو کرنا ایک احتمانہ اقدام ہوسکتا ہے، کم از کم اکیسوس صدی کے اوائل میں۔

کہنے کا مطلب سے ہرگر نہیں ہے کہ اسلام اور جمہوریت ایک دوسرے کے غیر موافق ہیں۔ وُنیا میں سب سے مسلم اکثریت والے ملک۔ انڈونیشیا میں 2004 سے لے کر براہِ راست صدارتی انتخابات ہوتے ہیں۔ یہاں جو نکتہ اٹھایا گیا ہے وہ صرف سے کہ سیاسی اسلام، سیاسی عیسائیت کی نسبت زیادہ توانا قوت ہے۔ اسی لحاظ سے، جمہوریت عیسائی اکثریت والے ممالک میں، مسلم اکثریت والے ممالک کی نسبت مختلف انداز سے کام کرتی ہے۔ اہم بات سے ہے کہ مشرق وسطی میں نہ ہی حکام کے انتخاب اور حکمرانی کے عمل میں کسی بڑے کردار کے بغیر، جمہوریت کے کام کرنے کا تصور کرنا تقریباً محال ہے۔

اس بات کا اندازه لگانا اور بھی مشکل ہے کہ، جمہوریت کی طرف تبدیلی کاعمل یا کسی بھی اور طرز حکومت کی طرف، جومعاشی اشرافیہ کوزیاہ اختیارات دینا۔مشرقِ وسطیٰ میں اُس وقت تک

مقامی طور پراُ بجرناکس قدرمشکل تھا، جب تک کہ فدہبی اشرافیہ حکمرانی میں ایک اہم کردارادانہ کرتی۔ یہ وہ نکتہ ہے جونوحا فیلڈ مین (Noah Feldman) کی باریک بین کتاب اسلامی ریاست کاعروج وزوال (The Fall and Rise of the Islamic State) میں بھی اُٹھایا ریاست کاعروج وزوال (The Fall and Rise of the Islamic State) میں بھی اُٹھایا گیا ہے۔ فیلڈ میں یہ استدلال کرتا ہے کہ اس چیز کی بنیادی وجہ کہ اسلامی وُنیا میں مذہبی جواز بخشی اقتدار تاریخی طور پر کیوں ضوری تھی، یہ تھی کہ یہ حکمرانوں کے آمرانہ رُجانات پرروک لگاتی تھی۔ جب مغربی طرز بائے حکمرانی کی نقالی کرنے کو ہدف بنانے والی، اُنیسویں صدی کی ناکام عثانی اصلاحات کے ایک سلسلے نے ''روایتی'' اسلامی ریاست کو کمز ورکر دیا، تو مذہبی انتظامیہ کی طرف سے مہیا کی گئی رُکاوٹ اس کے ساتھ مثانی مما لک میں، آمریت ایک معمول بن گیا تھا۔ فیلڈ میں، شالی افریقہ اور لیوانٹ میں سابقہ عثانی مما لک میں، آمریت ایک معمول بن گیا تھا۔ فیلڈ مین آگے چل کر یہ استدلال کرتا ہے کہ مشرقی و وطلی کی خراب حکمرانی کا ایک ممکنہ طل جمہوری طور پر مین آگے چل کر یہ استدلال کرتا ہے کہ مشرقی و وطلی کی خراب حکمرانی کا ایک ممکنہ طل جمہوری طور پر منتخب اسلامی جماعتیں ہیں۔ یہ ادراکات اس کتاب کے دلائل سے مطابقت رکھتے ہیں۔ مثالی منتخب اسلامی جماعتیں ہیں۔ یہ انظامیہ کو اسپنے ساتھ شامل کرسکتی ہیں، جبہہ وہ مستقبل کے مناتی اس کیا جبہہ وہ مستقبل کے مناتی اس کیا ہیں۔ اوراس طرح وہ اسپنے آپ کو مذہبی انتظامیہ کو اپنے ساتھ شامل کرسکتی ہیں، جبہہ وہ مستقبل کے ہیں۔ اوراس طرح وہ اپنے آپ کو مذہبی انتظامیہ کو اپنے الیہ کی میز پر لانے کی ضرورت محصوں کرسکتی ہیں۔ اوراس طرح وہ اپنے آپ کو مذہبی انتظامیہ کو اپنے ایک کی میز پر لانے کی ضرورت محصوں کرسکتی ہیں۔ اوراس طرح وہ اپنے آپ کو مذہبی انتظامیہ کو اپنے اسلامی میں جب کہ کو میں۔

2016 سے، اساامکان پیدانہیں ہوا، اور بلا چرت، جمہوریت، مشرقِ وسطیٰ میں نہیں پھلی پھولی۔ جمہوریت کے اس فقدان کا ایک سبب اور نتیجہ یہ ہے کہ مشرقِ وسطیٰ کے زیادہ تر حکمران اس سے کہیں زیادہ کمزور ہیں جتنے وہ تاریخی طور پر تھے۔ ہوسکتا ہے بظاہر ایبا نظر نہ آتا ہو، کیوہ نکہ بیسویں صدی کے اواخر کے بہت سے حکمرانوں نے ایک آبنی ہاتھ کے ساتھ حکومت کی ہے۔ لیکن، جیسا کہ عرب بہار سے انکشاف ہوا ہے، کہوہ آمر حکمران جو بنیادی طور پر فوجی توسیع اقتدار پر بھروسہ کرتے ہیں بغاوت کی زدمیں ہوتے ہیں۔ اور تیل کی ریاستوں، کے حکمران تیل کی قیتوں میں انحطاط کی زدمیں ہیں۔ اس مقابلہ کمزوری کا ایک نتیجہ اور ابواب 5 اور 6 میں پیش کئے گئے موضوعات میں سے ایک موضوع ہے ہے کہ شرقِ وسطی کے حکمران اکثر آزاد یوں پر پابندی لگا دیتے ہیں۔ خاص طور پر انٹرنیٹ پر معلومات تک رسائی پر ۔ تاکہ اقتدار کوا پنے طاقتور پر بغوں کی پہنچ سے باہر رکھیں۔ اُن ابواب نے یہ استدلال پیش کیا کہ معلومات پر اجارہ داری

قائم کرنے کی کوشش جدید دور کے اوائل میں مشرق وسطنی میں اس وجہ سے کا میاب ہوئیں کیونکہ بیہ حکمرانوں اوراُن کے توسیعی کارندوں کے مفاد میں تھا کہ معلومات کے پھیلا ؤیریا بندی ہو۔اگر فيكنولوجي مخالف محركات يندرهوي اورسولهوين صديون مين موجود تتھے، تو وہ اكيسوين صدى مين أس سے بھی زیادہ نمایاں طریقے سے موجود ہیں، جہاں معلوماتی ٹیکٹولوجی باغیانہ خیالات کوسینٹر کے ہزارویں حصے میں تھلنے کوممکن بناتے ہیں۔

337

بلاشبہ،اسلامی وُنیاانٹرنیٹ کی سینسرشپ میں سب سے آ گےرہی ہے۔اگر چہ سنسرشپ بلاشبه غیرمسلم، آ مرانه حکومتوں میں بھی موجود ہے(مثلا چین اور ثالی کوریا میں )لیکن مسلم اکثریتی مما لک کی حکومتوں میں تو بیہ خاص طور پراس کا چلن ہے۔ 2015 تک ایران، شام، افغانستان، یا کستان، تر کمانستان، تا جکستان، لیبیا، بنگله دلیش اور سوڈان کی حکومتوں نے بوٹیوب کو ہند کر دیا۔ فیس بُک ایران،سعودیعرب،تر کمانستان،اُز بکستان اورشام میںشدیدطور پرسنسر کی حاتی ہے۔ ترکی میں ایردوگان کی حکومت نے ٹویٹر اور پوٹیوب پریابندی لگانے کی کوشش کی ۔ان یابندیوں ، کی وجہ تمام صورتوں میں ایک جیسی ہے۔ حکمران سوشل میڈیا پر بالکل کنٹرول نہیں کر سکتے اوراُن کےاقتدار کودر پیش خطرات ان کے کنٹرول سے باہر ہوکر پھیل سکتے ہیں۔عرب بہاراس بات کی بہت مضبوط مثال ہے کہ جب سنسرشپ کمزور ہو جائے تو کیا کچھ واقع ہوسکتا ہے وہ چیز جو محمد بوعز بری۔ جو کہایک تیونی گلیوں میں چھیری والاتھا، جو حکومت کی طرف ہے اُس کی اشیا کی شبطی ہے تنگ آیا ہوا تھا، کی خودسوزی ہے شروع ہوئی، پورے مشرق وسطی اور ثبالی افریقہ میں جنگل کی آ گ کی طرح تھیل گئی۔

اگرچہ عرب بہار ہراُس جگہ برکامیاب نہ ہوئی جہاں جہاں بیچیلی۔ بحرین کی حکومت نے اسے دبا دیا،اس نے شام میں ایک وحشانہ خانہ جنگی کو اُس نے مصراور لیبیا میں طاقت کا خلاپید ا کر دیا۔لیکن،سوشل میڈیا کی معلومات کوفوری طور پر پھیلانے کی طاقت کی وجہ ہے اس کا اثر بہت بڑے جھے میں پھیل گیا۔سوشل میڈیا شہر بول کواحتجا جول میں ربط پیدا کرنے میں مدد دیتا ہے، اور زیادہ اہم طور پر حکومتوں کے بالمقابل ایک دوسرے کی ترجیحات کے بارے میں معلومات میں ربط پیدا کرتا ہے۔موخرالذ کرفتم کی معلومات آ مرانہ حکومتوں کوسب سے زیادہ خوفز دہ کرتی ہیں۔اسلامی تاریخ کے بہت سے جھے ہیں، ہرقتم کےمسائل پر رائے میں ربط پیا

کرنے کی طاقت،عمومی طور پر مذہبی حکام کے دائر و اختیار میں تھی۔ یہی چیزتھی جوانہیں اس قدر طاقتور بناتی تھی،اوریہی چیزاُن اسباب میں سے ایک سبب تھی کہ حکمران انہیں سودابازی کی میزیر لانے کے لئے کیوںاتنے ہے تاب ہوتے تھے۔

338

کیا سوشل میڈیا اکیسویں صدی میں اسلامی دُنیا میں مذہبی حاکمیت کو اُسی طرح جڑ سے اً کھاڑ سکتا ہے، جس طرح چھا پی خانے نے سولھویں صدی میں مغربی یورپ کے بہت بڑے جھے میں کلیسا کو جڑ ہے اُ کھاڑ دیا تھا؟ مشرق وسطی میں رُ کاوٹیس اُس سے زیادہ ہیں جتنی مغربی یورپ میں تھیں لیکن اکیسویں صدی کی معلومات کی تیکنولو جی بھی اُس سے کہیں زیادہ طاقتور ہے جنتنی سے سولھویں صدی میں تھی تحریک اصلاح کلیسا کو چھلنے میں کئی د ہائیاں گیس،اوراس سے کہیں زیادہ عرصہ توسیعی انتظامات کو بنیادی طور پر جڑ سے اُ کھاڑنے میں لگا۔ اگر اکیسویں صدی کی معلوماتی ٹیکولوجی،اسلامی دُنیامیں ویباہی اثر پیدا کرنے جارہی ہے،تواس بات کی تو قع کرنامعقول ہے کہ بیمعاشرے کو بہت جلدی سے تبدیل کر دے گی۔ یہ بلاشبدایک بڑا''اگر''ہے۔ بہت سے طاقتور گروہوں، بشمول ذہبی حکام، کامفاد جوں کی توں صورتِ حال کو برقر ارر کھنے میں ہے۔خواہ انقلابات جول کی توں صورت ِ حال کوتوسیع دینے والے دستور کوختم بھی کر دیں۔تو بھی یہ بات واضح نہیں ہے کہ طاقت کے خلا کو کون پُر کرے گا۔مصری اور عراقی تج بات اس بات کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ پچھانتہا پینداسلامی گروپ اس طافت کی جنگ میں ایک اہم کردارادا کریں گے۔ بہرحال، اُس طریقے میں ایک بنیادی تبدیلی، جس میں حکمران اپنی حکمرانی کوتوسیع دیتے ہیں۔معلوماتی میکنولوجی ہے مہیمز حاصل کرتے ہوئے۔مشرق وسطیٰ میں اُن اداروں کے ظہور کی ایک بنیادی اُمیدگتی ہے، جہاں معاشی اشرافیہ توسیع اقتدار میں کچھ کر دارا دا کر سکے۔ آیا ایساوا قع ہوتا ہے یانہیں،اکیسویں صدی میں مشرقِ وسطیٰ کے معاشی مقدر کے اہم ترین تعین کاروں میں سے ایک ہے۔

اختثامى خيالات

## اختيامي خيالات

اسلام کے بارے میں فی نفسہالیں کوئی چیز نہیں ہے جو مشرق وسطیٰ کے معاشی مودیر منتج ہوئی ہو،سوائے سیاسی اقتد ارکو جواز بخشنے کی اس کی معاونت کے۔اس کی وضاحت کر دی جائے کہ سیاسی حکمرانوں کی طرف سے اسلام کا بیرجائز استعال ،اس کے اُس ناجائز استعال سے مختلف ہے، جوالقاعدہ، طالبان، یااسلامی ریاست کےاندر جہادیوں کے پُرتشدداقدامات کا جوازپیش کرنے کے لئے کیا جائے۔اسلام بھی غلط تعبیر اور غلط استعمال کے لئے اتنا ہی کھلا ہے، جتنا کہ اس کی ابرا ہیمی براوری، عیسائیت اور یہودیت۔اسلام اس کے غلط طور پر مردم بیزار استعال کیسے،خودنفس مذہب سے زیادہ قابلِ الزامنہیں ہے۔طافت کی چھینا جھپٹی کو جواز بخشے کے لئے ہمیشہ کسی نہشم کا نظر بید ستیاب ہوتا ہے۔ دُنیا کے پچھ حصوں میں بیا سلام ہے۔بعض دوسرے اُ حصوں میں کوئی اور مذہب یا سیکولرنظر بہہے۔

بہت سارے اہل مغرب، جب اسلام کو دہشت گردی یا مغربیت کی مخالفت کے ساتھ مر بوط کرتے ہیں، تو وہ ہا ہمی تعلق کوسبب کے ساتھ گڈیڈر دیتے ہیں۔اُن لوگوں کو جو پیسمجھتے ہیں کہ اسلام منفر دطور برکوئی پُرتشد دنظریہ پیش کرتا ہے،صرف عہد نامہ منتق بڑھنے کی ضرورت ہے تا کہ وہ ان دعووں کی غلطی کومحسوں کر سکیں۔ خیال کا ایک سادہ ساتجر بداس غلط فہمی کی مزید وضاحت کر دیتا ہے۔ایک الی دُنیا کا تصور کیجئے۔فرض کریں ایک تصوراتی تینیسویں صدی کا جس میں مشرق وسطی وُنیا کی فوجی اور معاشی طاقت کا مرکز ہے،مشرقِ وسطیٰ کی حکومتیں مسلسل یور پی اورامر کمی سیاست میں مداخلت کر رہی ہیں، جبکہ مشرق وسطی کی فوجیس پورے مغرب میں ہرجگہ موجود ہیں۔مغرب میں غربت عام ہے اور آ مرانہ حکومتیں معمول کی بات ہے۔ کیا ''مشرق وسطی کے شیطان'' یرمغربی جذبات کے مرتکز ہونے کا تصور کرنا کیا واقعی بہت مشکل ہے، بالکل اُسی طرح جس طرح بیسویں اورا کیسویں صدیوں میں مشرق وسطیٰ کے جذبات کے

''امریکی شیطان' پر توجه مرکوز ہونے کا تصور ہے؟ میں نہیں سمجھتا کہ بیواقعی مشکل ہے۔ آخر کار، پی تصوراتی و نیا، اُس و نیا سے بہت مختلف نہیں ہے جس کا سامنا پورپیوں کوسلیبی جنگوں کے دور کے آس پاس تھا،اگرچہ بیگیارھویں صدی کی ٹیکنولوجی کے ساتھ تھااور بورپیوں اورمشرقِ وسطی کی ریاستوں کے درمیان براہِ راست تصادم نہیں تھا۔

340

اسلام کے اندر فی نفسہ کوئی چیز مغرب خالف، جمہوریت مخالف یا معاشی ترقی مخالف نہیں ہے۔ مشرق وسطى مين مغرب مخالف جذبات بنيادي طور برسام راجي ياليسيون، نوآ باديات سازي، ظالم آ مروں کی مغربی حمایت،خونی یک طرفہ کشا کشوں،اورمغرب کی طرف سے وسائل کے استحصال کا نتیجہ ہیں، نہ کہ اسلام کا۔اسلام ایسے جذبات کے لئے ایک عمدہ اور سادہ لبادہ ضرور مہیا کرتا ہے، لیکن اس کا ذریعے نہیں۔اس کی بجائے ان جذبات کے سرچشمے ان عوامل میں ہیں، جنہوں نے پہلے پہل مغرب کے اُمجرنے کی گنجائش پیدا کی۔اس کتاب کا مقصدان عوامل پر کچھروشنی ڈالنار ہاہے۔اس عمل میں،اس نے اُمیدافزاطوریر،ہاری اس فہم میں اضافہ کیا ہے کہ کو نسے عوامل حقیقاً معاشی جمود کے لئے اورسیاسی عدم استحکام کے لئے اہم ہیں، اور کو نسے عوامل جمود اور عدم استحکام کی محض علامات ہیں۔

مشرقِ وسطی اور وسیع طور پراسلامی وُ نیا کے مستقبل کے لئے ایک محتاط رجائیت کی گنجائش ہے، اور پدر جائیت معاشی سرگرمی کے ساتھ قریبی ربط رکھتی ہے۔ جہاں مسلمانوں کے اندر بہت اعلیٰ معیار ہائے زیست کا ، جدید معیشت کے ساتھ منسلک ذوق ہے ، وہاں حکمرانوں نے یہ بھھ لیا ہے کہ مضبوط معاشی انتظام توسیع اقتدار کا ایک طاقتور ذریعہ ہے، اور شہری ان کی مذہبی تو خیقات کو کم اہمیت دیتے ہیں۔ عالمی معیشت کے ساتھ مکمل انضام آسان نہیں ہوگا اور بہت سے مضبوط مخصوص مفادات سودا بازی کی میزیراینی نشست کھونے کے خطرے سے دوجار ہو جاتے ہیں کیکن انضام مشرقِ وسطی کوایک'' دائرہ خیز'' میں اچھالنے کے لئے، اب بھی ایک بہترین اُمید کے طور پرموجود ہے، جس میں حکمران اپنی حکمرانی کوتوسیع دیتے ہیں، جومزید خوشحالی کوجنم دیتا ہے اورعلیٰ منراالقیاس۔اس کا مطلب ہے، تیل،اسلحہ اور مزید کچھاشیاء کی تجارت کرنے سے کافی آ گے انضام۔اس کا مطلب ہے مذہبی اشرافیہ کے سیاست میں کردار میں کمی الیکن آ مرانہ حکومت کے حق میں دستبردار ہونے کی قیمت پرنہیں۔غالبًا اس کا مطلب ہے جمہوریت یا کم از کم اُس کی کوئی دوغلی شکل۔اہم ترین بات پیکہ اس کا مطلب ہے معاشی حواشي

1- تعارف

1 I use the term "Middle East" somewhat broadly throughout this book, comprising North Africa, the entire Arab world, Iran, Turkey, and Islamized Spain under Umayyad rule. Essentially, I use the term to represent the Islamic world west of South Asia. I apologize if this broad use of the term offends, but repeatedly using the term "Islamic world west of South Asia" would be an incredible nuisance, both for you and for me.

2 See Lewis (2002).

- 3 For more on the connection between urbanization and economic development, see de Vries (1984), Bairoch et al. (1988), and Bosker et al. (2013). Numerous works of economic history have employed city size as a proxy for premodern economic development; a few of these works include de Long and Shleifer (1993), Acemoglu, Johnson, and Robinson (2005), Dittmar (2011), and Cantoni (2015).
- 4 In 800, there are twenty-two cities, because four cities tie for nineteenth place on the list. I am extremely grateful to Maarten Bosker, Eltjo Buringh, and Jan Luiten van Zanden for sharing their data from their 2013 paper with me. These data were used to create the maps in Figures 1.1-1.4. 5 For more on these data, see Pamuk (2011).
- 6 Wages were comparable in Istanbul with parts of southern and central Europe. For more on European wage data, see Allen (2001). For more on Ottoman wage data, see Özmucur and Pamuk (2002).
- 7 For more on European and Asian wage data, see Allen et al. (2011). These wage data are broadly consistent with Angus Maddison's GDP data, updated in Bolt and van Zanden (2014). Allen et al. (2011) provide evidence, consistent with Maddison's evidence that real incomes of Chinese workers were well behind those of workers in northwest Europe in the eighteenth century. 8 Examples of these views are found in Weber (1922), Cromer (1908), von Grunebaum (1966), and Lewis (1982, 2002). For an overview of this literature, see Kuran (1997, pp. 49-53). For a classic criticism of this approach, see Said (1978).
- 9 This certainly does not mean that all economic arguments that depend on cultural explanations are wrong. Greif (1994a), Guiso, Sapienza, and Zingales (2006, 2009), and Tabellini (2010) are among a small set of good economic works that take culture seriously. Alston et al. (2016) provide an insightful example from Brazil in the late twentieth and early twenty-first centuries of how culture is endogenous to beliefs and institutions. Alesina and Giuliano (2015) provide a nice review of this literature.
- 10 Numerous scholars have challenged Weber's thesis since it was first proposed. The most damning criticism is that the "capitalist spirit" predated the Reformation the Italian city-states of the late medieval period were highly capitalist, yet they did not spark modern economic growth. On this point, see in particular Sombart (1967 [1913]) and Tawney (1926 [1954]). For a more general overview of the literature from the last century on Weber's hypothesis, see Iannaccone (1998). Delacroix and Nielsen (2001), and Iyer (2016).
- 11 This book adds to works such as those of Robert Allen (2009), who argues that relatively high wages in London encouraged more investment in capital-saving technologies than in the rest of the world, and these technologies were at the heart of the Industrial Revolution. Allen's hypothesis is convincing on many fronts, although it is less strong on the reasons for high wages in London in the first place. An institutional story consistent with the one presented in this book may help set the stage where Allen's story begins.
- 12 van Zanden (2009, pp. 59-60) has a nice discussion of some alternative arguments for the presence of relatively weak family ties in medieval Europe.
- 13 Also see Greif, Iyigun, and Sasson (2012) and Greif and Iyigun (2013) for how differences in family structures encouraged different institutional responses for risk-sharing in England and

حكمران، مذہب اور دولت 341 اختتا می خیالات

اشرافیہ کے لئے پچھسیاسی طاقت۔ یہ بات واضح نہیں ہے کہ آیا مشرق وسطیٰ کی اقوام اکیسویں صدی میں یہ راستہ اختیار کریں گی، بہت زیادہ نامعلوم مستقبل کے واقعات راستے کوکسی بھی سمت میں موڑ سکتے ہیں، اگر چہ ہی جھی ممکن ہے کہ تیل کی قیت ہی اس راستے کی مشکل متعین کرنے میں کوئی کردارادا کرے۔ تاریخ ہمیں قنوطیت اور رجائیت، دونوں کے لئے ایک وجہ مہیا کرتی ہے۔

حواشي

have noted that the presence of numerous independent city states helped foster the rise of a merchant class (Pirenne 1925; Jones 1981; Stasavage [2014] takes an alternative view, arguing that independent cities initially had higher growth rates but ultimately failed, possibly due to the stifling of trade by guilds), and that fractionalization encouraged technological discovery (Lagerlöf 2014). 21 In fairness to Jones and Mokyr, they are hesitant to make a causal claim connecting conservatism to bad outcomes. Goldstone (2000) presents an alternative take on Mokyr's argument, suggesting that the key technological advances - along with the acceptance of Newtonian science and the Glorious Revolution settlement - were "accidents" of history and are not explainable causally. While the present book acknowledges the importance of individual events and in no way suggests that history is deterministic, it argues that institutional environments make certain outcomes, including the important ones Goldstone studies, more likely to arise in certain places at certain times.

22 Cross-country regressions do suggest a possible connection between religion, especially Islam, and economic development. See Grier (1997), Barro and McCleary (2003), and Guiso, Sapienza, and Zingales (2003). For a different view, see Noland (2005). Yet, it is far from clear that these works are picking up anything more than a correlation - causation is a very different story. There are certainly aspects of religious belief that affect economic performance, however. In particular, religion may incentivize (or disincentivize) one to attain education (see, e.g., Berman 2000, Becker and Wößmann 2008, 2009; Botticini and Eckstein 2012; Chaudhary and Rubin 2011, 2016; Meyersson 2013). Such incentives have clearly played an important role in long-run economic outcomes, although they cannot account on their own for the "reversal of fortunes," the long-run rise of Europe, and intra-European differences. They are important contributing influences nonetheless.

23 Gregory Clark lists eighty reviews of his book on his website, a very large number for an academic book.

24 Some of Clark's comparisons rest on data from the revisionist literature spearheaded by Pomeranz (2000), who argues that China and Europe were economic equals as late as the eighteenth century. Allen et al. (2011) provide evidence that this was not the case, especially in the comparison between northwestern Europe and China.

25 Blaming Sykes-Picot is a common trope in the popular press, who reinvigorated the thesis when Islamic State declared the goal of creating a new map in the Middle East. For a sample of articles on this topic, see Osman (2013), Sazak (2014), Ignatius (2014), and Howorth (2014). Danforth (2013) presents this argument with a twist, suggesting that the "divide-and-rule" policies of the British and French are responsible for persistent violence. Academic contributions to the debate generally focus on the trade capitulations the Ottoman government gave to the European powers. For instance, see Ahmad (2000).

26 Of course, geography may affect the types of institutions a society has. For example, Michalopoulos, Naghavi, and Prarolo (2015) argue that numerous features of the Islamic economic system stem from the agricultural endowments and pre-Islamic trade routes of the Muslim world. Rodrik, Subramanian, and Trebbi (2004) test the role of geography versus the role of institutions and economic openness and find that institutions can account for most of the difference in worldwide economic outcomes. Kenneth Pomeranz (2000) also makes an argument in The Great Divergence that places importance on geography. Pomeranz is primarily concerned with the divergence between Europe and China. He makes the "revisionist" argument that Europe and China were on relatively equal economic footing in the eighteenth century, and that fortuitous circumstances allowed Europe to pull ahead (e.g., access to coal, discovery of the New World). There is convincing evidence suggesting that the timing of the divergence is not as Pomeranz suggests (see Allen et al. 2011), and Pomeranz's theory has difficulty explaining intra-European differences.

حصه اقل حکرانی کی توسیع: معاثی کامیابی اور جمود کا ایک نظریه حکرانی کی توسیع

1 An example that has received significant attention from economists is the degree to which the law protects corporate investors from expropriation by corporate insiders. Such protections are important because they encourage investment. La Porta et al. (1997, 1998) show that these protections are more prevalent in countries with a legal tradition based in common law than in

China, and see Greif and Tabellini (2015) for how these differences affected inter- and intragroup cooperation in Europe and China.

14 This is not to say that Kuran ignores the supply side or that I ignore the demand side. Both sides enter into both of our arguments. I simply place more weight on the supply side, and Kuran places more weight on the demand side.

15 This theory gives a historical twist to endogenous growth theory - formulated by Paul Romer (1986) and Robert Lucas (1988) and extended by Oded Galor (2011) - which places human capital at the center of perpetual economic growth. Galor is the leader in the "unified growth theory" field, which argues in favor of the importance of prehistorical forces such as geography and endowments. Galor suggests that these forces affected demographic transitions, the evolution of technology, and the acquisition of human capital in ways that explain modern day development. Unlike the geography hypotheses explored in this section, unified growth theory can account for reversals of fortune, although it has a very hard time accounting for the timing of the reversals of fortune.

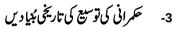
16 Besley and Persson (2009, 2010) and Acemoglu (2005) extend this argument, noting that investments in fiscal capacity arise endogenously because of common interests in the provision of public goods. Gennaioli and Voth (2015) take this argument one step further, noting that once fiscal and state capacity becomes important for war-making, a divergence arises between internally cohesive states and those without cohesion, with the latter set of states dropping out of existence. Bates (2001) takes a slightly different interpretation of the "war made the state" argument, suggesting that since European states invested in war, they could ultimately use their increased capacity to coerce for economically beneficial activities, such as the protection of property rights and the termination of feuds. Other important works in this literature, especially those of Dincecco (2009, 2011), stress the role that representative institutions played in generating fiscal capacity through increased taxation and lower sovereign credit risk. Also see Karaman and Pamuk (2013). who argue that the connection between representative institutions, war, and fiscal capacity is dependent on the economic structure of the regime. They suggest that the interests of representative assemblies align with the ruler with respect to war in urban settings, where the ruler and elites jointly govern, but not in rural settings, where local control over coercive power dominates. 17 These insights have spurred a large literature. For instance, Irigoin and Grafe (2013) argue that fiscal capacity is a function of coercive power and it follows an inverted-U shape: initial investments in coercion pay off well, but eventually diminishing returns kick in. If coercion is too great, the legitimacy of the ruler may be undermined. Dincecco, Fenske, and Onorato (2016) argue that the type of conflict matters for long-run fiscal capacity, as they find no correlation between historical warfare and per capita GDP in sub-Saharan Africa. Johnson and Koyama (2014) and Anderson, Johnson, and Koyama (2016) argue in a series of papers for an important - although nonobvious - effect of increased legal and fiscal capacity: it reduced persecution (of witches, minority religions, and so forth) in Europe in the early modern period.

18 One hypothesis in this literature that deserves special attention, because it focuses on the Western Europe-Middle East comparison, is Blaydes and Chaney (2013), They argue that European feudalism arose because of the weak fiscal capacity of rulers following the fall of the Roman Empire, and in this system economic elites were able to negotiate with rulers through parliaments. They also argue that such negotiating organizations never emerged in the Middle East because rulers relied on slave armies to extend their power and collect taxes and therefore did not need to negotiate with the elite. Both Blaydes and Chaney and I argue that the lack of constraint by the elite on Middle Eastern rulers relative to their European counterparts was a crucial piece of the long-run economic divergence between Western Europe and the Middle East, but we differ on the reasons why the elite did not constrain Middle Eastern rulers. For example, it is not completely clear within the Blaydes and Chaney framework why the Ottoman military elites in the provinces. who maintained relations with the central government under the timar system, could not have come together in a manner similar to European parliaments to constrain the sultan. My explanation is that European kings needed to negotiate with the elite to a greater degree than Ottoman sultans did because their position was weaker due to their weaker legitimacy. At the same time, my explanation does not address exactly why parliaments arose in Western Europe in the first place in the manner that they did, except to say that rulers were in a weaker position vis-à-vis the elite because of weaker legitimacy. Blaydes and Chaney shed light on this point, noting that parliaments arose after a long tradition of feudal relations slowly evolved into semi-organized bodies throughout Western Europe.

19 For more on this argument, also see Hoffman (2011, 2012). For a comprehensive account of the role that military might had on world economic history, see Findlay and O'Rourke (2007). 20 Numerous reasons have been given for the relative fractionalization of Europe, including the presence of outside threats (Alesina and Spolaore 2005; Ko, Koyama, and Sng 2016), trade patterns (Friedman 1977; Alesina and Spolaore 1997), and geography (Diamond 1997). Others

21 Gill (1998, 53) makes a similar point: "[P]riests who consistently make poor political endorsements will discover that their followers will question not only their political judgment, but the spiritual guidance they offer as well." For more on this point, see Rodinson (1973), Noonan (1993, 2005), Ekelund et al. (1996), and Hallaq (2001).

22 Paul David (1985, p. 332) eloquently defined a path-dependent sequence of events as those in which "important influences upon the eventual outcome [are] exerted by temporally remote events, including happenings dominated by chance elements rather than systematic forces." His example of the QWERTY keyboard layout as a path dependent process is a classic example, even if it is with its detractors.



- 1 See Hallag (2005, ch. 1).
- 2 This insight has a long tradition nicely overviewed in Ensminger (1997). Also see Udovitch (1970), Rodinson (1973), and Lewis (1993). Jha (2013) carries this argument one step further, noting how trade fostered interethnic and interreligious cooperation in South Asia, which fostered the creation of institutions that bolstered interethnic trust in the twentieth century.
- 3 See Lopez (1971).
- 4 See Michalopoulos, Naghavi, and Prarolo (2015).
- 5 For an in-depth account on this point, see Watson (1983). For a brief overview of trade in Islamic history, see Rubin (2012).
- 6 Quoted in Lewis (1995, p. 149). For more on the intersection of the religious and the legal in early Islam, see Lewis (1974, 1995, 2002), Hassan (1981), and Hallaq (2005). Razi (1990) argues that this intersection is in part responsible for the outsized importance of Islam in legitimating political rule in the present day. Platteau (2011) argues that Islamic political authorities were easily able to bring the religious establishment under their aegis from an early time, and only used Islam to legitimize their rule when there was a vacuum of centralized power. This argument is consistent with the one proposed in this book, although this book places a greater emphasis on the constraints that religious authorities were able to place on the actions of political authorities.
- 7 These insights, along with the associated Qur'anic verses, are from the website www.freeminds. org. All Qur'an quotes are from www.quran.com.
- 8 These passages are from www.sahih-bukhari.com.
- 9 For more on these points, see Goodenough (1931, pp. 37, 54), Jones (1964, p. 96), Gager (1975, pp. 94, 96) and Goody (1983, pp. 92-93). Stark (1996) argues that the poor were underrepresented, in proportion to the Roman population, in early Christianity. Even if this is true, most Christians were from the poorer to middling classes.
- 10 For an extensive overview of the early separation of church and state in Christianity, see Mann (1986, ch. 10), Tierney (1988), and Feldman (1997).
- 11 Ouoted in Johnson (1976, p. 70).
- 12 For more on this point, see Hyma (1938, p. 14) and Feldman (1997, pp. 25-27). Gelasius I is quoted in Tierney (1988, p. 13).
- 13 It is possible that Constantine's acceptance of Christianity was a political expedient aimed at gaining Christian support in the midst of civil wars fought with Maximinus II and Licinius over who would rule the empire. But Constantine's embrace of Christianity cannot have been solely to legitimize his regime. Although the Christian population was growing rapidly in the late third and early fourth centuries, Christians still only made up around 10% of the Roman population around the time of the Edict of Milan. For more on Constantine's conversion to Christianity, see Jones (1949, ch. 6; 1964), Downey (1969, p. 21), and Stark (1996, ch. 1).
- 14 These numbers are from Stark (1996, p. 7). For more on this momentous period in Christian history, see Goodenough (1931, p. 53), Jones (1964, p. 96), Coleman-Norton (1966, pp. 85-86), Downey (1969, p. 34), Johnson (1976, p. 79), Goody (1983, p. 93), and Cameron (1993, pp. 71-72).
- 15 See Co?gel, Miceli, and Ahmed (2009).
- 16 See Crone and Hinds (1986, p. 1).
- 17 See Crone and Hinds (1986).
- 18 For more on this point, see Crone and Hinds (1986, chs. 4, 5).
- 19 For much more on the evolution of proto-kadis, see Hallaq (2005, ch. 2).
- 20 Hallaq (2005) notes that the Sunna was not complete in this period and there were actually multiple Sunna, including those of the first caliphs. Recognition of the Sunna of the Prophet as a source of law came later.

حكمران، مذهب اور دولت علم علم الله علم علم الله علم الله

civil law-based countries, and consequently financial development is much greater in common law countries. The legal origins literature has provided many nice insights (see, most prominently, La Porta et al. 1999, Glaeser and Shleifer 2002, Djankov et al. 2002, 2003, Glaeser et al. 2004, and La Porta et al. 2008). That literature seeks the specific effects of the transplantation of different strains of common and civil law. This is not the point of the present chapter, which seeks to understand how the content of specific laws emerges and persists.

- 2 See van Bayel et al. (2015).
- 3 Wintrobe (1998) provides a comprehensive overview of the constraints facing dictators and how these constraints affect the manner in which the dictator rules.
- 4 This definition of elite is similar to the one proposed in Wallis and North (2014).
- 5 My definition is similar to the definition of legitimacy proposed by Seymour Martin Lipset (1959, p. 86), who defined legitimacy as "the capacity of a political system to engender and maintain the belief that existing political institutions are the most appropriate or proper ones for the society." The definition proposed in this book is also similar to those suggested by Greif (2010) and Greif and Tadelis (2010), who define legitimacy of a political authority as "the extent to which people feel morally obliged to follow the authority." A more expansive definition would include beliefs about the beliefs of others. That is, people may view a rule-maker as legitimate if they believe that others believe the rule-maker has the right to make the rules. Since this aspect of legitimacy is not the focus of this book, I do not include it here.
- 6 This motivation of course does not fit all types of rulers. For example, Ronald Wintrobe (1998) analyzes "tinpot" rulers, like many dictators of sub-Saharan Africa, who aim to minimize the cost of staying in power so they can pocket excess rents produced by society. Yet, most goals that one might ascribe to a ruler even growing wealthy are not possible if the ruler is not in power. Similar points are made in Gill (1998, ch. 3; 2008, ch. 2).
- 7 This idea is similar to Wintrobe's (1998) insights on dictators, who maintain their rule by investing in repression and loyalty.
- 8 For an extended discussion on the concept of legitimizing agents, see Co?gel, Miceli, and Rubin (2012a, 2012b) and Greif and Rubin (2015).
- 9 For a nice rational choice analysis of how and why religious authorities legitimize political rule, see Gill (1998, especially ch. 1, 3; 2008, ch. 2).
- 10 These examples and many more are in Masud et al. (1996).
- 11 Chaney is quoting Robert Irwin's 1986 book The Middle East in the Middle Ages (p. 50).
- 12 For more on the economic effects of the "Pax Mongolia", see Needham (1954) and Findlay and O'Rourke (2007). For more on the use of violence to promote economic good in general, see Bates (2001).
- 13 Avner Greif (2006b, p. 30) also proposes a definition of institutions favored in this book: "[institutions are] ... a system of rules, beliefs, norms, and organizations, that together generate a regularity of (social) behavior ... Each component of this system is social in being a man-made, nonphysical factor that is exogenous to each individual whose behavior it influences." Other important works discussing the nature and consequences of institutions include Greif (1993), North (1981), North, Wallis, and Weingast (2009), Williamson (1985, 2000), Ostrom (1990, 2005), Aoki (2001), Acemoglu, Johnson, and Robinson (2001, 2002, 2005), Acemoglu and Robinson (2006, 2012), David (1994), and Helpman (2004, ch. 7).
- 14 This idea is consistent with Greif's (2006b) insight that institutions can only persist when they are self-enforcing. Greif considers an institution to be self-enforcing if everyone who is affected by the institution has incentive to act in the manner the institution supports.
- 15 The intuition laid out in this section largely comes from Rubin (2011). It also incorporates insights from Co?gel, Miceli, and Rubin (2012a, 2012b).
- 16 For more, see Gill (1998, ch. 3; 2008). Also see Co?gel and Miceli (2009), who argue that the trade-off between legitimacy concerns and the amount of religious goods provided by the religious establishment affects the relationship between church and state.
- 17 For more on this point, see Stark and Bainbridge (1985, ch. 22).
- 18 Another straightforward example of how institutionalized rules establish costs for propagating rule is how rulers recruited military elite in medieval Europe and the Middle East. Blaydes and Chaney (2013) argue that feudal institutions were the basis for military recruitment in medieval Europe, meaning that rulers had to concede numerous rights to feudal lords in return for military service. In the Middle East, Muslim sultans relied on slave armies for military service, meaning that local elites had relatively little bargaining power with the sultan, and thus their support was less expensive than their European counterparts.
- 19 Greif (2006b) calls such an institution self-reinforcing. His important insights provide the subtext for the ones elaborated in this chapter, but I attempt to confine as much jargon as possible to the footnotes.
- 20 For much more on this argument, see Kuran (1995).

- 1 Cash wagfs were also an important source of capital in the late Ottoman period. However, they had important differences from banks described later in this chapter.
- 2 Kuran (2005a) argues that "Islamic economics" as a whole is largely a guise for a modern economic system cloaked in Islamic doctrine.
- 3 Quoted in Kindleberger (1980). For more on this flavor of argument, see Labib (1969), Rodinson (1973), Udovitch (1975), Le Goff (1979), Jones (1988), and Pamuk (2004b). For arguments in favor of an impact of interest restrictions on economic and political outcomes, see de Roover (1948), Noonan (1957), Kuran (1986), Ekelund et al. (1996), Reed and Bekar (2003), Munro (2003, 2008), Rubin (2010, 2011), and Kovama (2010).
- 4 For more on interest restrictions in a premodern context, see Brenner (1983), Glaeser and Scheinkman (1998), and Rubin (2009).
- 5 See Rahman (1964) and Schacht (1995).
- 6 For more on hival, see Khan (1929), Schacht (1964, 2006), Coulson (1969), Grice-Hutchinson (1978), and Ray (1997).
- 7 Jahiz, an Arab writer living in Basra in the ninth century CE, documented a specific account of a double sale. He cited two Persian Gulf merchants who bought back for cash the same articles they had just sold on fixed term. Jahiz's account reveals that such transactions were commonplace for Muslims in this period. For more on this account, see Ça?atay (1970, p. 57) and Rodinson (1973, pp. 38-40).
- 8 See Rodinson (1973, p. 39).
- 9 The scholars Abu Yusuf (d. 798) and Shavbani (d. 805) wrote two famous treatises. 10 In a detailed study of the early twelfth-century Cairo Geniza, Shelomo D. Goitein (1967, p. 170) observes that although credit and commerce flourished in Egypt, "even a cursory examination of the Geniza material reveals that lending money for interest was not only shunned religiously, but was

also of limited significance economically ... therefore, the economic role of financial investment today was then fulfilled by various forms of partnerships," Also see Udovitch (1979), Goitein (1967), and Gerber (1999, pp. 129, 141).

- 11 See Imber (1997, p. 146).
- 12 For more on isti?lal, see Gerber (1988, ch. 7).
- 13 On waafs, see Imber (1997), On cash waafs, see Cizakca (1995).
- 14 For more on the lack of banking, see Udovitch (1979) and Kuran (2004b, p. 73; 2011). Partnerships most frequently took the form of mudaraba (sleeping partnership) or 'inan, in which both partners invested some capital. For an extended analysis of partnerships in the medieval Islamic world, see Udovitch (1970). For more, also see Goitein (1967) and Labib (1969).
- 15 This excludes cases involving waafs.
- 16 For more, see Mandaville (1979), Cizakça (2000, ch. 3), and Kuran (2005c, pp. 606-8).
- 17 See Cizakça (2004, p. 10).
- 18 For more on the resolution to this controversy, see Mandaville (1979, pp. 297-8) and Imber (1997, pp. 144-5).
- 19 See Mandaville (1979, p. 292). Çizakça (2000, pp. 51-2) shows that the amount of capital injected into the economy by the cash waqfs was nearly ten times the amount withdrawn by the state through the tax farm of the silk press. On the other hand, Gerber (1988, pp. 132-40) provides data showing that the waqf's role in providing credit in Bursa was relatively minor, and only 11% of all entries concerning credit were provided by waqfs in Jennings's (1973, p. 176) study of Kayseri
- 20 The approval of cash wagfs varied between schools of Sunni Islam. The Hanafi position (which was taken by the Ottomans) was relatively lenient, allowing them subject to custom. The Shafi'i, Maliki, and Hanbali schools also allowed the cash waqf, but only under certain conditions, with the Maliki school being the least rigid. For more, see Mandaville (1979, p. 293) and Cizakca (2000, pp. 27-40).
- 21 A few of the early Church fathers spoke out against interest, but modern scholars generally agree that these scattered early references to the evils of interest do not imply that taking interest was forbidden in the first three Christian centuries (Dow 1922; Divine 1959; Frierson 1969). The lack of anti-interest doctrine in this period is not attributable simply to the absence of a centralized

حواشي 347

- 21 For much more on the early history of Sunna and hadith, see Hallag (2005, ch. 5).
- 22 For more on the growth of the legal class in the first few Islamic centuries, see Masud et al.
- (1996), Berkey (2003), Hallaq (2005), and Co?gel, Miceli, and Ahmed (2009).
- 23 Quoted in Hallaq (2005, p. 184).
- 24 See Hallag (2005, ch. 8).
- 25 See Hallaq (2005, ch. 8).
- 26 See Hallag (2005, ch. 8).
- 27 See Hallag (2005, p. 191).
- 28 For more on fatwas legitimizing actions by rulers or keeping their actions consistent with Islam. see Masud et al. (1996) and Fierro (1996).
- 29 For more, see Watt (1988, p. 28).
- 30 For more on the formation of the schools, see Hallag (2005, ch. 7).
- 31 For more, see Schacht (1964, ch. 10), Coulson (1969), Weiss (1978), and Hallag (2001, ch. 4).
- 32 Haim Gerber (1999, chs. 4-7) studied rulings by the important seventeenth-century Palestinian mufti Khayr al-Din al-Ramli in which numerous disagreements that remained unresolved in the classical and postclassical periods arose, necessitating an act of iitihad. Wael Hallag (1984,
- 2001) also notes numerous historical examples of ijtihad, suggesting that the "gate" never closed in theory or in practice. However, even if the "gate of jitihad" were open, Hallag's studies suggest that jurists indeed practiced iithad less frequently after the tenth century.
- 33 Chaney (2016) provides a complementary theory to the one proposed here. He argues that the rise and decline of Muslim science resulted from the incentives faced by the religious establishment. When the majority of the populations conquered by Islamic polities had converted to Islam, Change argues that studies in logic, philosophy, and science threatened to undermine the position of the religious elite.
- 34 See Tierney and Painter (1992, ch. 4).
- 35 Quoted in Tierney and Painter (1992, p. 73).
- 36 For more, see Tierney and Painter (1992, ch. 4).
- 37 See Berman (1983, ch. 1) and Tierney and Painter (1992, ch. 5).
- 38 For more on the economic consequences of these conditions, see Lopez (1971, chs. 1-2). For more of the effect of these conditions on the contractual forms found on manors, see North and Thomas (1971).
- 39 For more, see Goodenough (1931, p. 69) and Feldman (1997, p. 30).
- 40 See Tierney and Painter (1992, chs. 6, 7).
- 41 See Lopez (1971, chs. 2-3).
- 42 For more, see Greif, Milgrom, and Weingast (1994) and Greif (1994b). Putnam (1993), Guiso, Sapienza, and Zingales (2016), and Jacob (2010) contend that a key feature of medieval political institutions - the independence of certain cities in Northern Italy and the Holy Roman Empire - led to greater social capital and hence better subsequent economic outcomes.
- 43 For more on this point, see Lopez (1971), Jones (1997), and Greif (2006b).
- 44 For more, see North and Thomas (1971), Milgrom, North, and Weingast (1990), Greif.
- Milgrom, and Weingast (1994), Hunt and Murray (1999), and Greif (2004, 2006b).
- 45 See Berman (1983, p. 91).
- 46 Tierney (1988, pp. 33-95) gives an excellent overview of the Investiture Controversy, replete with translations of many of the important documents of the period.
- 47 For more on this period, see Berman (1983, ch. 2) and Tierney (1988, ch. 3).
- 48 On these last points, see Hyma (1938, pp. 30-32) and Feldman (1997, pp. 30-35).
- 49 See Berman (1983, ch. 7).
- 50 See Berman (1983) for an in-depth overview of the emergence of various types of law in this
- 51 See Berman (1983).
- 52 For an English translation and interpretation of this document, see Tierney (1988, ch. 3).
- 53 Ouote from Berman (1983, p. 97).
- 54 See Tierney (1988, pp. 116-126).
- 55 See Tierney (1988, pp. 127-138).
- 56 See Tierney (1988, pp. 139-149).
- 57 Ouoted in Tierney (1988, p. 171).
- 58 See van Zanden, Buringh, and Bosker (2012).

43 See Lieber (1968) and Udovitch (1979). Though it is certain that the suftaja predates the European bill of exchange, there is considerable debate concerning the Middle Eastern origins of the European bill. Early twentieth-century scholars such as Usher (1914) believed Western bills to be of Italian origin, while later "Orientalist" scholars such as Schacht (1964) and Lieber (1968) believe that European bills owe a great deal to the Islamic world. Ashtor (1973) reconciles the two viewpoints, noting that while Europeans were aware of suftaja and even dealt in them, the difference in the economic setting in which they emerged, which (as emphasized in this chapter) permitted an exchange transaction to be included in the European but not the Islamic bill, suggests that the European bill was a fundamentally different and unique credit instrument.

44 In a study of early safatij, Eliahu Ashtor (1973, p. 562) notes that "studying the texts referring to the suftadjas drawn up in Iraq and Egypt at the time of the Abbasid caliphs, we note that the sums sent to another city or another country had to be collected in the same type of money in which the loan was made" (italics added). The lack of a currency exchange associated with the suftaja extends well beyond the Abbasid period and is a salient feature of transactions registered in the Geniza in the twelfth and thirteenth centuries. Also see Udovitch (1975, 1979).

45 See Lieber (1968, p. 233), Ashtor (1973, pp. 556-7), Ray (1997, p. 71), and Pamuk (2004b). 46 Quoted in Goitein (1967, p. 243). Similarly, a characteristic "blank" suftaja read: "Give all that he may demand, obtain a receipt from him, and debit the sum to me" (see Mez 1937, p. 476).

47 See Goitein (1967, p. 243).

48 The Hanafi permitted safatii.

(Ashtor 1973).

49 An alternative hypothesis for the absence of an exchange transaction associated with the suftaia is that there were fewer opportunities to trade currencies, perhaps stemming from less fragmentation in the Middle East relative to Europe, and thus less scope to use currency exchange. Historical evidence indicating that numerous types of currencies, such as different types of dinars and dirhams, were available in the Middle East contradicts such a theory, however. Ashtor (1973, p. 560) notes that a "rich variety of money, that is to say the ease with which foreign monies could be obtained in the big cities, was a typical phenomenon of the monetary life of the Muslim countries at the time of the Abbasid caliphs and at that of the Crusades, distinguishing them signally, in this respect, from the countries of Western Europe." Moreover, the fact that differences in exchange rates in Europe were essential to bills being profitable does not mean that such differences could not have emerged in the Middle East, if they indeed did not exist. Once financiers used European bills of exchange as instruments of finance, differences in exchange rates emerged endogenously as interest payments. It thus follows that had Middle Eastern lenders been able to include an exchange transaction with the suftaja, differences in exchange rates in different Middle Eastern cities may have followed. 50 A lender could buy a suftaja in place A, have an agent turn in the suftaja in place B for the

same currency, have the agent exchange the currency for a different currency in place B, buy another suftaja in place B with the new currency, turn in that suftaja in place A in the new currency, and finally exchange the currency in place A for the original currency.

51 Two schools of Sunni Islam (Maliki and Shaffi) explicitly forbade safatij, though the Malikites permitted their use in cases of extreme danger to the traveling merchant. The Hanbali school permitted them as long as no fee was charged. They were disapproved of, though permitted, by the Hanafi school (Dien 1995). The Hanafites, however, insisted that the suftaja was only permissible when there was no agreement to pay elsewhere and where the sums paid and repaid were equal

52 The enforceability of fines for late repayment suggests another possible mechanism that lenders could have secured a profit via safatij. The lender and borrower could have had a tacit agreement that the agent in the distant land would be late in repayment with the fee paid serving as interest. Indeed, Western Europeans employed this type of agreement. It is unlikely that Muslim lenders used this factic for a variety of reasons, all of which are consistent with the theory presented in this chapter. First and foremost, this would have been a clear violation of Islamic law. While Muslim lenders used numerous hival that were consistent with the letter but not the spirit of the law, any implicit understanding between parties would have made the contract voidable under Islamic law. Thus, the essential difference between the two regions is that a dishonored bill would have been enforceable in Western European courts regardless of the intent of the parties. Indeed, the Church considered such an arrangement usurious (in fraudem usurarum, see Munro [2003]) but had little power to impose secular sanctions after its power waned in the late thirteenth century, whereas such a bill would not have been enforced in Islamic courts if it were obvious that the intent was to circumvent interest restrictions. Moreover, even if such a practice became widespread, it is unclear how it would have facilitated impersonal lending. The set of potential sanctions that could enforce this type of contract were personal or social. 53 See Einzig (1970).

لمران، مذہب اور دولت 349

Church. Numerous local synods met before the fourth century and would have been the primary forums to espouse anti-interest sentiments, as they were in the fourth century, but interest was not a topic that was widely discussed, if it was discussed at all (Hefele [1894] 1973).

- 22 See Hefele ([1894] 1973) and Maloney (1973). Elvira and Carthage explicitly extended the prohibition to laymen. Canons ten and thirteen of the Synod of Carthage of 345-348 stated, "As the taking of any kind of usury is condemned in laymen, much more is it condemned in clergymen" (Hefele [1894] 1973, vol. 2, pp. 186, 468).
- 23 Rubin (2009) provides a theory of interest restrictions that is consistent with this early history of the Church, arguing that once the Church gained wealth under Constantine in the early fourth century, it suddenly faced a problem whereby its commitment to provide aid to everyone in need encouraged risky behavior associated with taking loans at high interest. One way to mitigate this problem while remaining consistent with Old Testament doctrine was to ban interest. For other views on the emergence of interest restrictions in premodern economies, see Posner (1980), Brenner (1983), Glaeser and Scheinkman (1998), and Reed and Bekar (2003).

24 See Lopez (1971, p. 72).

25 See Le Goff (1979) and Munro (2003, 2008).

- 26 For more on these papal decrees, see Noonan (1957, pp. 19-22, 80-1; 1966, p. 63) and Munro (2003, 2008).
- 27 See Munro (2003), Lane (1966, ch. 6), and Mueller (1997, ch. 10-14).

28 See Pirenne (1937, pp. 133-4) and de Roover (1948, p. 104).

- 29 See Pirenne (1937, pp. 133-4), de Roover (1942, pp. 57-8; 1948, pp. 104-6, 161), Gilchrist (1969, p. 114), and Grice-Hutchinson (1978, ch. 1).
- 30 See Noonan (1957, ch. 7), Gelpi and Julien-Labruyère (2000, p. 32), and Munro (2003, 2008).

31 See Homer and Sylla (1991, ch. 5-6, p. 138).

32 Quote from Noonan (1957, p. 161, ch. 7). Also see Munro (2008).

33 See Noonan (1957, ch. 5, 12), Divine (1959), and Gilchrist (1969).

34 See Gilchrist (1969, p. 115) and Gelpi and Julien-Labruyère (2000, pp. 42-3).

35 By the sixteenth century, the interest ban was more or less a dead letter, although it was still the official position of the Church. The Protestant Reformation sped up the Church's relaxation of interest doctrine, but it is clear that the forces underlying the relaxation of the ban were in motion well before the Reformation. For more on the early Protestant views on interest, see Noonan (1957, ch. 18), Gelpi and Julien-Labruyère (2000, ch. 4-5), and Kerridge (2002). The ban was officially lifted in a series of decisions between 1822 and 1836 in which the Holy Office publicly declared moderate interest legal to everyone. In 1917, the Church offered the Codex iuris canonici, which replaced all earlier collections of canon law and allowed a legal title to interest. 36 Quoted in Hunt and Murray (1999, p. 65).

37 See Hunt and Murray (1999, p. 64) and Kohn (1999).

38 See Einzig (1970, p. 67).

39 See Hunt and Murray (1999). The operations of the Florentine Covoni family, who between 1336 and 1340 registered 443 exchange transactions, exemplifies the use of bills of exchange as a financial instrument: 70 were trade-related and 373 were financial (Mueller 1997, p. 317-18). Bills of exchange evolved further in the late sixteenth and seventeenth centuries when they became negotiable and endorsable (the first use of endorsement occurred in the 1570s). As endorsable instruments, bills were similar to convertible money (Kohn 1999).

- 40 Merchants eventually adopted bills quoted in fictitious units of stable value in order to escape changes in exchange rates resulting from currency debasement and speculation, but their adoption of this measure instead of discounting suggests that currency exchange maintained its important role in the exchange transaction (Einzig 1970). Another way that bills simulated interest-bearing loans was through non-repayment by the payer. In this case, it was tacitly understood by all parties that a dishonored bill would be protested in court (for appearances) and returned to its place of issue, after which the taker was obligated to pay the deliverer back at the current rate of rechange, which acted as an interest payment (Einzig 1970).
- 41 If lenders could use differences in exchange rates to make an arbitrage-like profit, why did markets not eventually clear and exchange rates equalize? Raymond de Roover (1944) suggests that differences in exchange rates reflected a built-in interest payment, and hence such differences had to exist for an equilibrium to hold. If no differences in exchange rates existed, then there would not have been incentive for the capital-wealthy to lend. Meanwhile, some merchants were willing to pay a premium to have access to this capital. For instance, sellers of bills in London were often merchants who needed access to cash to pay for cloth, which they expected to sell in the Low Countries. One way of gaining access to this credit was by selling a bill in London and honored in Antwerp or Amsterdam. See de Roover (1944).
- 42 The sakk and ruq'a acted like checks, and merchants employed them primarily in short-distance trade for relatively small sums (Goitein 1967, pp. 240-1; Udovitch 1975).

- 22 See Finkel (2005, p. 366).
- 23 See Atiyeh (1995, p. 285).
- 24 See Göcek (1987, p. 110).
- 25 For more, see Pedersen (1984), Robinson (1993, p. 233), Sardar (1993), and Atiyeh (1995, p. 283).
- 26 On the Ottoman Empire, see Quataert (2000, p. 167). On Europe, see Baten and van Zanden (2008).
- 27 See Özmucur and Pamuk (2002).
- 28 See Sardar (1993, pp. 47-51).
- 29 See Sardar (1993, pp. 47-51).
- 30 See ?nalc?k (1973, p. 99) and Dale (2010).
- 31 See Hourani (1991, ch. 13), Imber (1997), and Dale (2010).
- 32 This process is described in Hourani (1991, p. 199) and Robinson (1993, p. 235).
- 33 See Sardar (1993, p. 50).
- 34 See Sardar (1993, pp. 45-6).
- 35 See Robinson (1993, p. 237).
- 36 Quoted in Robinson (1993, p. 237).
- 37 See Sardar (1993, pp. 52-3).
- 38 Chaney (2016) puts forth a similar argument. He argues that the fall of Muslim science was due to the fact that Islamic religious authorities faced little competition in the realm of ideas and hoped to keep it that way.
- 39 See Göcek (1987, p. 109).
- 40 See Buringh and van Zanden (2009).
- 41 See Tierney (1988).
- 42 See Schachner (1962).
- 43 See Schachner (1962, p. 50).
- 44 See Christ et al. (1984, pp. 297-310) and Febvre and Martin (1958, pp. 22-5).
- 45 See Haskins (1957, pp. 38-53), Schachner (1962), and Christ et al. (1984, pp. 237-8).
- 46 To be clear, the Ottoman suppression of printing in the Arabic script was not the result of idiosyncratic decisions made by a few sultans in the fifteenth and sixteenth centuries. If this were the case, it is likely that the long hand of history would have caught up with the Ottomans and pushed toward the adoption of printing. Instead, as this chapter suggests, the Ottoman blocking of printing was a calculated decision resulting from very deeply entrenched, institutionally imposed incentives faced by the sultan. The Ottoman non-adoption of the press was a self-enforcing equilibrium outcome, not a choice made by a few foolish sultans.

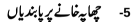
6- طباعت اورتحريكِ اصلاحِ كليسا

- 1 Spenkuch (2016) provides possible support for Weber's hypothesis. He finds that Protestantism induces people to work longer hours leading to higher earnings and that human capital or institutional differences cannot account for these results. This leaves many possible causal channels open, including the one proposed by Weber.
- 2 Becker and Wößmann (2008, 2009) propose that the causal pathway connecting Protestantism to long-run economic success is education. They argue that Luther encouraged reading the Bible, which in turn gave Protestants an early start on acquiring literacy. Arruñada (2010) argues that Protestants did not have a unique work ethic, but instead had a "social ethic" that favored market transactions. Young (2009) overviews a number of possible, non-mutually exclusive reasons that Protestant regions had better long-run outcomes than Catholic regions. Guiso et al. (2003) gives a contrary view. They find a positive correlation between Christian religions and attitudes conducive to economic growth.
- 3 As calculated in Allen (2001).
- 4 Allen (2001) gives data for 1900-1913, but Bairoch et al. (1988) does not provide population data for this period. Allen (2001) also does not have data for each city in each period. Where Allen's data are missing, I exclude these cities from the analysis. Population data from Bairoch et al. (1988) are from the beginning of the period in question. Bairoch and colleagues do not report population data for 1550 or 1650, so I derive these data by taking the geometric mean of the two surrounding points.
- 5 On the Reformation, see Weber (1905 [2002]), Tawney (1926), Becker and Wößmann (2008, 2009), and Arruñada (2010). On the printing press, see Eisenstein (1979), Baten and Van Zanden (2008), Buringh and van Zanden (2009), and Dittmar (2011). On the New World, see Pomeranz (2000) and Acemoglu, Johnson, and Robinson (2005). On the Renaissance, see Mokyr (2002) and McCloskey (2010). On the Ottomans, see Iyigun (2008, 2015).

حکران، ند بهب اور دولت عاثی

54 See de Roover (1946b, 1963). The Medici house operated in a similar manner to its rival controlled by Francesco Datini. The Medici enterprise differed from the "super-company" organizations of the fourteenth century (such as the Peruzzi, Bardi, and Acciaiuoli companies), which were centralized under one partnership that controlled foreign branches.

- 55 See de Roover (1963, p. 87).
- 56 See de Roover (1946a, 1963).
- 57 See Goitein (1967, pp. 244-5) and Udovitch (1975).
- 58 Theoretically, Middle Eastern lenders could have extended their networks in order to increase their confidence in the partner on the other end of the transaction, who would have been a part of the same "business." This would have encouraged the writing of larger safatij at greater fees. Yet, in this case the incidence of personal exchange is even greater, as both the borrower and his agent are part of an even closer network. It is also possible that Middle Eastern lenders could have learned the potential benefits of adding exchange to the suftaja through contact with Christian minorities. Indeed, the Pact of Umar permitted Christian minorities (dhimmis) in Islamic lands to utilize Christian courts in transactions involving non-Muslims. Yet, it is unlikely that European bills of exchange could have been commonly employed as financial instruments in Muslim lands for two reasons: (1) bills of exchange were enforceable only by merchant law in Europe, which was not available in Islamic law; and (2) the viability of bills of exchange as financial instruments depended on the existence of a critical mass of (in this case, Christian) borrowers and lenders in more than one region. In fact, Christian minorities generally abided by Islamic law until the eighteenth century, by which time much more advanced financial instruments were available to European lenders. For more on these points, see Kuran (2004a, 2011).
- 59 See Mokyr (1990). For more on the importance of historical events and path dependence on the evolution of institutions, see David (1994), Kuran (2005a, 2011), and Greif (2006b, chs. 5, 7).



- 1 I am only concerned here with the invention of the movable-type printing press in Europe. The Chinese knew of printing since the eleventh century, but it was not introduced to Europe until the 1450s.
- 2 See McCusker (2005) and Chilosi and Volckart (2010).
- 3 The actual number spans the period 500-1450, but it is almost certain that the number of manuscripts produced from 450 to 1450 was smaller than in the half-century following the invention of the press.
- 4 See Febvre and Martin (1958, p. 218).
- 5 See Spitz (1985) and Buringh and van Zanden (2009).
- 6 See Buringh and van Zanden (2009).
- 7 See Febvre and Martin (1958).
- 8 See Dittmar (2011).
- 9 See Eisenstein (1979).
- 10 See Febvre and Martin (1958, p. 249).
- 11 See Febvre and Martin (1958) and Eisenstein (1979).
- 12 See Swetz (1987).
- 13 Ouoted in Swetz (1987, p. 25).
- 14 See Kertcher and Margalit (2006).
- $15\ For\ more,$  see Febvre and Martin (1958), Eisenstein (1979), Love (1993), Johns (1998), and Kertcher and Margalit (2006).
- 16 Much of the next two sections are in Co?gel, Miceli, and Rubin (2012a). I thank Metin and Tom for their work and their permission to let me use the ideas we formulated together in this chapter. And I especially thank Metin for letting me use the Turkish works he translated.
- 17 Mystakidis (1911, p. 324) mentioned the presence of such an edict in the first volume of Türk Tarih Encümeni Dergisi, but the validity of this claim was challenged by Efdaleddin Tekiner (1916) in the same publication five years later on the grounds that Ottoman archives do not house edicts issued prior to 1553 and thus Mystakidis could not possibly have seen it. Despite this correction and the fact that no such edicts have since been uncovered, the secondary literature has for the most part accepted the presence of the edict as a matter of established fact. See, for example, Pedersen (1984, p. 133), Finkel (2005, p. 366) and Savage-Smith (2003, p. 656). I thank Metin Co?gel for the insights and translations on Mystakidis and Tekiner.
- 18 English translation from Göcek (1987, p. 112).
- 19 See Finkel (2005, p. 366).
- 20 For more see Co?gel, Miceli, and Rubin (2012a) and Frazee (1983).
- 21 See Pedersen (1984, p. 135).

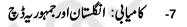
25 Not all parts of Bavaria were Catholic, but this was the least-Reformed German region. The figure does not look very different with Bavaria classified as Protestant. Also, I drop Russia from this figure, since it was primarily Orthodox.

26 van Zanden, Buringh, and Bosker (2012) argue that there was a "little divergence" in parliamentary development between northwestern Europe and southern Europe between 1500 and 1800, but they do not attribute this divergence to the Reformation. Their empirical observation is consistent with the argument proposed in this book; indeed, the present argument helps explain why this "little divergence" arose when and where it did.

27 See van Zanden, Buringh, and Bosker (2012).

28 Another important distinction between Christianity and Islam is that the former has more centralized institutions than the latter. This argument is highly complementary to the one proposed in this chapter, as explained in note 6. I do not discuss this argument in detail because doing so would necessitate at least two more chapters that would detract from the central focus of the book. 29 See ?nale?k (1973, chs. 18-19).

- 30 Much of this section is from Co?gel, Miceli, and Rubin (2012a). I again thank Metin and Tom for their work and their permission to let me use these ideas we formulated together.
- 31 On wages, see Özmucur and Pamuk (2002). On literacy, see Quataert (2000, p. 167).
- 32 Calculated by Metin Co?gel from the information presented in Baysal (1968, pp. 40-2).
- 33 See Zilfi (1988, pp. 47-8).
- 34 See ?nalc?k (1973) and Hourani (1991, ch. 15).
- 35 See Hourani (1981), Özkaya (1994), and Karaman and Pamuk (2010).
- 36 Gill (1998, ch. 3) similarly notes, in the Latin American context, that one of the primary times in which states attack religious authority is when alternative sources of legitimacy arise. Gill focuses on the effects of alternative ideologies, such as nationalism or communism.
- 37 Quoted in Kurzman and Browers (2004, p. 5).
- 38 See Opwis (2004, pp. 30-3).
- 39 See Opwis (2004, p. 30). Opwis also notes that these events weakened the hold of religious authorities over the legal sphere as well.
- 40 See Kuran (2011) for an extensive analysis of the causes and consequences of the Ottoman capitulations.
- 41 Quoted in Kurzman and Browers (2004, p. 4). For more, also see Opwis (2004).
- 42 See Browers (2004).
- 43 See Opwis (2004, pp. 33-7).
- 44 Eickelman (1998) also points to mass education and communication as the impetus for an "Islamic Reformation," but he places the timing in the latter half of the twentieth century.
- 45 See Opwis (2004, p. 35).
- 46 See Opwis (2004, p. 38) and Browers (2004, p. 56).
- 47 Quoted in Kurzman and Browers (2004, p. 6).



- 1 See, for instance, North and Thomas (1973).
- $2\ {\rm For}$  an excellent overview of the Malthusian model and its usefulness in economic history, see Clark (2007).
- 3 See van Zanden, Buringh, and Bosker (2012).
- 4 See Graves (1985, p. 39).
- 5 See Congleton (2011, ch. 12) for more consequences of this arrangement.
- 6 Quoted in Hunt (2008, p. 43).
- 7 24 Henry VIII c.12.
- 8 26 Henry VIII c.1.
- 9 On the last point, see Graves (1985).
- 10 27 Henry VIII c.10 and 32 Henry VIII c.1.
- 11 See Ives (1967).
- 12 See Ives (1967).
- 13 See Holdsworth (1912), Bordwell (1926), Ives (1967), and North, Wallis, and Weingast (2009, ch. 3).
- 14 Mary was declared a bastard in the First Succession Act of 1533 (25 Henry VIII c.22), and Elizabeth was declared a bastard in the Second Succession Act of 1536 (28 Henry VIII c. 7). 15 35 Henry VIII c.1.
- 16 1 Mary st.2 c.1 and 1 Eliz. I c.3.
- 17 Burgess (1992) overviews the Tudor's and Stuart's use of the "divine right of kings" doctrine and the limitations of this doctrine.

6 Rubin (2014a) suggests that centralized institutions like the medieval Church are particularly vulnerable to rapid revolt because they have numerous means of suppressing dissent. This means that the publicly stated preferences of people often differ from their privately held preferences (as in Kuran [1995]). Makowsky and Rubin (2013) further this argument, suggesting that information technology further increases the likelihood of revolt in economies with centralized institutions, as previously suppressed anti-authority preferences are more likely to rise to the surface.

- 7 Much of this section is from Rubin (2014b).
- 8 See Cameron (1991).

حواشي

- 9 See Blickle (1984). Ekelund, Hébert, and Tollison (2002) suggest, in a similar manner, that civil authorities sought an alternative provider of legal services and a less costly path to salvation through the Reformation, as the Church (a monopolist) was overcharging. Their analysis highlights yet another necessary precondition of the Reformation, complementing the one proposed in this chapter.
- 10 See Scribner (1989).
- 11 See Holborn (1942) and Edwards (1994).
- 12 For more on the debate between papism and conciliarism, and especially the role played by Gerson, see Dolan (1965, ch. 4).
- 13 See Weber (1912).
- 14 See Wilhelm (1910).
- 15 A city is considered to have been part of the Holy Roman Empire if it were de facto subject to the Emperor and the empire's institutions throughout the sixteenth century. This includes cities in present-day Germany, Austria, Czech Republic, Belgium, Luxembourg, eastern France, and western Poland. This excludes Switzerland, which de facto broke away from the Empire in 1499; the Netherlands, which revolted and broke away from the Holy Roman Empire in the 1570s; and northern Italy (e.g., the Duchies of Savoy and Milan), which was not de facto subject to the Emperor. All results are robust to different definitions of the Holy Roman Empire.
- 16 Becker and Wößmann (2008, 2009) and Cantoni (2012) find that proximity to Wittenberg was a key factor determining whether towns in the Holy Roman Empire adopted the Reformation. 17 Pfaff and Corcoran (2012) argue that there are numerous other supply-and-demand features that contributed to cities adopting the Reformation. Curuk and Smulders (2016) suggest that princes may have demanded the Reformation to remove the power of the Church, and this demand was highest in regions that did not realize their economic potential. Their study suffers from a limited sample size, and it is unclear that their mechanism could have possibly worked in the free imperial cities, but their intuition is consistent with the arguments made in this book. For an overview of recent works on the economic, sociological, and political causes and consequences of the Reformation, see Becker, Pfaff, and Rubin (2016).
- 18 The variables controlled for are: whether the city housed a university by 1450, whether the city housed a bishop or archbishop by 1517, whether the city was a member of the Hanseatic League, whether the city was an independent, Free Imperial city in 1517, whether a city belonged to a lay magnate (i.e., it was neither free nor subject to an ecclesiastical lord), a dummy for the presence of printing, whether the city was on water (ocean, sea, large lake, or river connected to another city), the city's urban potential (i.e., the sum of the populations of all other cities weighted by their distance from the city in question), the city's distance to Wittenberg, and the latitude, longitude, and interaction between the two. For more on these data, see Rubin (2014b).
- 19 Formally, Rubin (2014b) analyzes both a probit and a two-stage probit to control for endogeneity. The first-stage dependent variable is whether a city had a printing press by 1500, and the instrument used is the city's distance to Mainz, the birthplace of printing. This variable correlates with the spread of printing but should not have had an independent effect on the spread of the Reformation. More details are available in Rubin (2014b).
- 20 For the relevant recent citations in the fiscal capacity literature, see Chapter 1. In many historical and present-day societies, the economic elite held the government's purse strings and provided council to rulers, helping them solve information problems and problems associated with succession. For more, see Congleton (2011, chs. 2-5).
- 21 For much more on the incentive for rulers to maximize revenue through predation and attempts at constraining this type of action by other players in society see Brennan and Buchanan (1980), Levi (1988), North and Weingast (1989), Tilly (1990), and Irigoin and Grafe (2013).
- 22 Congleton (2011, ch. 5) has a nice discussion of how differing "king and council" arrangements affect policy outcomes in different situations. Congleton's analysis is consistent with the one offered in this book, although the emphasis here is more on why differing arrangements arose in the first place. Also see van Zanden, Buringh, and Bosker (2012).
- 23 See van Zanden, Buringh, and Bosker (2012, p. 838).
- 24 Monarchs also called parliaments to legitimize themselves early in their reign, establish laws affecting local commerce, and hear complaints from petitioners.

- 46 See de Vries and van der Woude (1997, chs. 2, 5, 9).
- 47 See Israel (1995, ch. 15).
- 48 See de Vries and van der Woude (1997, chs. 11, 12).
- 49 See Israel (1995, ch. 6).
- 50 See de Vries and van der Woude (1997, chs. 3, 11, 13).
- 51 See Israel (1995, ch. 14), de Vries and van der Woude (1997, chs. 3, 8), and van Bavel (2003).
- 52 See Israel (1995, ch. 12).
- 53 See de Vries and van der Woude (1997, chs. 5, 8). Priest (2006) gives an excellent overview of laws regarding the alienability of land in English history.
- 54 See de Vries and van der Woude (1997, ch. 4).
- 55 Cameron and Neal (2003) give a nice overview of the order in which the European countries industrialized.
- 56 See de Vries and van der Woude (1997, chs. 8, 11, 14).
- 57 See de Vries (2000).

8- جمود: سپين اور سلطنتِ عُثمانيه

- 1 See Kamen (2003).
- 2 The exact number of people expelled has long been the subject of debate. For example, Elliott (1961) claims that Hamilton (1938) vastly underestimated the number of expulsions and thus underestimated their economic impact. It is not my purpose to enter into this debate, only to note that the expulsions affected the Spanish Crown's basis for legitimacy.
- 3 See Simpson (1956) and Lynch (1991, ch. 1).
- 4 See Lynch (1991, ch. 1). The police forces (hermandades) also brought the nobility to heel, as they were able to force contributions from both the nobility and the Church.
- 5 See Lynch (1991, p. 154).
- 6 See Dunn (1979, ch. 1), Kamen (1988, ch. 5), and Lynch (1991, ch. 8). Kamen in particular argues that the Spanish history of squashing nonorthodox thought gave the Reformation little it could build on in Spain. Another possibility, which I do not wish to push too far, is that publishing never became a big business in Spain prior to the Reformation (Kamen 1988, p. 69). This is consistent with the argument made in Chapter 6, which notes the importance of printing to the propaganda efforts of the Reformers.
- 7 See Lynch (1991, ch. 2).
- 8 See Lynch (1991, ch. 2).
- 9 Quote from Drelichman (2005a). For more on the effect of the comuneror revolt, see Drelichman (2005a), Lynch (1991, ch. 2), and Simpson (1956). Kamen (1988) argues that the "rubber stamp" view of the Cortes is untenable, but he points to the late sixteenth and seventeenth centuries as evidence. This may be true in the period Kamen is considering, but it is not the object of discussion here
- 10 Quote from Lynch (1991, p. 64).
- 11 See Kamen (2003, ch. 2).
- 12 See Lynch (1991, ch. 9).
- 13 See Parker (1973) and Lynch (1991, ch. 9). Parker (1973) gives an overview of the repeated mutinies of the Spanish army in the late sixteenth century, all of which occurred due to lack of payment.
- 14 See Dunn (1979, ch. 1) and Lynch (1991, ch. 7).
- 15 See Lynch (1991, ch. 7).
- 16 See Drelichman and Voth (2011).
- 17 See Lynch (1991, ch. 2).
- 18 See Drelichman (2005a). Drelichman (2005b) argues that the import of precious metals from America created a "Dutch disease" that undermined Spanish long-run economic growth. Irigoin and Grafe (2008) and Grafe and Irigoin (2012) note that the Crown was able to extract significant revenue despite having almost no fiscal apparatus by outsourcing fiscal functions to private individuals.
- 19 See Drelichman (2005a) and Drelichman and Voth (2011).
- 20 See Drelichman and Voth (2011).
- 21 See Drelichman (2005a).
- 22 See Drelichman (2005a).
- 23 See Irigoin and Grafe (2008, 2013) and Grafe and Irigoin (2012). The fiscal apparatus was weak and decentralized. The central government had almost no control over which taxes their tax farmers levied
- 24 For more on the long-run effects of such extractive institutions, see Acemoglu, Johnson, and

حکمران، نه باور دولت عمران، نه باور دولت عواثی

- 18 For more on this history of usury legislation, see Munro (2012). The reinstitution of usury laws brought back a statute passed under Henry VIII in 1545 that was struck down in 1552.
- 19 See North and Weingast (1989).
- 20 See Brenner (1993) for a fantastically detailed exposition of the "new merchant" and Parliamentary alliances that were the key to the Royalist opposition in the Civil War.
- 21 There is a large literature citing the seventeenth-century political conflicts between Parliament and the Crown as a key determinant of long-run economic success in England. Most famously. Douglass North and Barry Weingast (1989) suggest that the ultimate upshot of the conflicts, especially the Glorious Revolution settlement, was that the Crown could credibly commit to upholding the property rights of the economic elite, as Parliament showed they could remove a monarch. The constitutional structure resulting from the Settlement allowed action in times of crisis, but also gave wealth-holders in Parliament a greater say in the daily happenings of government. North and Weingast's theory is not without its detractors, and the present book does not engage in this debate. See in particular Clark (1996), who argues that rates of return were stable well before the Glorious Revolution and did not spike around the Revolution, as would be expected if North and Weingast are correct. For other criticisms of North and Weingast's theory. see Carruthers (1990), Wells and Wills (2000), Quinn (2001), and Sussman and Yafeh (2006). Pincus and Robinson (2014) argue that North and Weingast were correct to focus on institutional changes heralded by the Glorious Revolution, but that party politics were at the root of the changes. not credible commitment. Cox (2012) argues that North and Weingast were correct to focus on institutional changes, but their focus on property rights was misplaced. Cox suggests that the important changes were constitutional in nature, giving Parliament greater ability to grant tax revenues and issue debt.
- 22 For much more on the commercial policies of the Interregnum government, see Brenner (1993, ch. 12).
- 23 See de Vries and van der Woude (1997) and de Vries (2000) for numbers attesting to Dutch growth during the Golden Age.
- 24 See Israel (1995, ch. 6), de Vries and van der Woude (1997), van Zanden (2002a, 2002b), and van Bavel (2003). van Zanden (2002a, 2002b) attempts to pin the rise of the Dutch economy to an earlier period than de Vries and van der Woude. van Zanden (2002b) goes so far as to say that Dutch economic growth over the sixteenth-eighteenth centuries was "unspectacular." I have no interest in entering into this argument; the only point made here is that the Dutch had a "head start" on much of the rest of Europe, a relatively uncontroversial point within this literature.
- 25 See Allen (2001) and van Zanden (2002a).
- 26 See van Zanden (2002b), van Bavel (2003), and van Zanden, Zuijderduijn, and de Moor (2012).
- 27 See North (1981, p. 152).
- 28 See Israel (1995, p. 106).
- 29 See de Vries and van der Woude (1997, ch. 5) and van Zanden, Zuijderduijn, and de Moor (2012). van Zanden (2002a) argues that the Dutch did indeed have a feudal past, and he cites a recent literature in support of this assertion. Regardless, it is clear that the feudal nobility were weaker relative to the urban classes in the Low Countries than they were elsewhere in Europe. 30 See van Zanden, Zuijderduijn, and de Moor (2012) for more on the accessibility of credit in late medieval Holland.
- 31 See Israel (1995, ch. 6).
- 32 See Parker (1977, p. 32), van Gelderen (1992, pp. 22-3), and van Zanden, Zuijderduijn, and de Moor (2012).
- 33 See Israel (1995, ch. 13).
- 34 See van Zanden and Prak (2006).
- 35 See Parker (1977, p. 179) and de Vries and van der Woude (1997, ch. 4).
- 36 van Gelderen (1992) gives an excellent overview of the political thought underlying the Dutch Revolt.
- 37 See Israel (1995, p. 79).
- 38 See Parker (1977, pp. 36-7).
- 39 See Parker (1977, ch. 2), van Gelderen (1992), and de Vries and van der Woude (1997, ch. 9).
- 40 See Parker (1977, p. 155). van Gelderen (1992, ch. 4) notes that by the mid-1570s, the Dutch made efforts to deny that the Revolt was religiously motivated, instead arguing that it was a fight for liberty.
- 41 See Fritschy (2003).
- 42 See de Vries and van der Woude (1997, ch. 4), Fritschy (2003), and van Zanden and Prak (2006).
- 43 See Israel (1995, ch. 14).
- 44 See Gelderblom and Jonker (2004).
- 45 See Gelderblom and Jonker (2005).



- 61 See Pamuk (2000)
- 62 See Özmucur and Pamuk (2002).
- 63 For overviews of the Great Debasement, see Challis (1967) and Munro (2011). For more on the inflationary effect of the Great Debasement, see Brenner (1961).
- 64 Metin Co?gel and Bogac Ergene (2014) find similar patterns in their analysis of courts in eighteenth-century Kastamonu, an Ottoman town in north-central Turkey. They show that members from elite families did much better than those from poorer families, although they suggest that it is possible that this was not the result of judicial bias, but resulted from the fact that members of the elite would only risk going to court if they were confident they would win.
- 65 On the merchant guild, see Greif, Milgrom, and Weingast (1994) and Greif (2006b). On the community responsibility system, see Greif (2002, 2004, 2006b).

عكران، ندهب اور دولت عقران

Robinson (2005) and Acemoglu and Robinson (2012).

25 Spanish policies regarding the wool industry were yet another cause of Spanish economic decline. The Mesta (sheep-owners' guild) was favored by the Crown, and the Crown therefore refrained from enclosing common lands and providing security of property rights for non-Mesta agriculturalists. See Hamilton (1938), Elliott (1961), North (1981), and Lynch (1991, ch. 4). Kamen (1978) argues that there is simply no plausible evidence to suggest that the Crown's favoring of the Mesta inhibited agriculture. I do not wish to enter into this argument here. I simply note that the arguments made in this book are consistent with the Crown's favoring of the Mesta at the expense of economic development, to the extent that this was historically the case.

- 26 Even where local finance and law and order were not under the control of the Crown, it was in the hands of the growing aristocracy and the Church, neither of whom were interested in commercial endeavors. See Kamen (1988, ch. 1).
- 27 See Lynch (1991, ch. 4).
- 28 See Lynch (1991, ch. 4) and Kamen (2003, chs. 2, 7).
- 29 See Lynch (1991, ch. 4).
- 30 See Lynch (1991, ch. 4).
- 31 See Elliott (1961) and Lynch (1991, pp. 172-3).
- 32 See Lynch (1991, pp. 198-9).
- 33 See Elliott (1961).
- 34 See Elliott (1961) and Lynch (1991, ch. 2).
- 35 Also see Álvarez-Nogal and de la Escosura (2007).
- 36 For more on the arbitristas, see Baeck (1988).
- 37 There is a long history of academic treatises trying to explain the "decline of Spain." For some of the relevant literature, see Hamilton (1938), Elliott (1961), and Kamen (1978). Kamen views the decline of Spain as a myth, arguing that Spain never really "rose" in the first place.
- 38 See Álvarez-Nogal and de la Escosura (2007). They show there was significant variation within Spain, but the general pattern over time appears robust.
- 39 See Hamilton (1938) and Álvarez-Nogal and de la Escosura (2007, 2013).
- 40 See Álvarez-Nogal and de la Escosura (2007, 2013).
- 41 For more on the varying sources of legitimacy employed by the Ottomans, see Co?gel, Miceli, and Rubin (2012a, 2012b).
- 42 For more, see ?nalc?k (1973, ch. 13), Hourani (1991, ch. 13), Pamuk (2004b), Co?gel and Miceli (2005), and Karaman and Pamuk (2010).
- 43 See ?nalc?k (1973).
- 44 See Karaman (2009).
- 45 For more on Ebu's-su'ud his career, life, and place within the Ottoman hierarchy see Imber (1997)
- 46 See van Zanden, Buringh, and Bosker (2012).
- 47 The Ottomans did face a threat in the early fifteenth century when Tamerlane overthrew them. Sultan Mehmed I (r. 1413-1421) won back the throne by ceding to the demands of the elite. However, this was prior to their expansion outside of the Anatolian and Balkan peninsulas. See Karaman (2009).
- 48 See Kuran (2005b, 2011).
- 49 See Pamuk (2004a) and Balla and Johnson (2009).
- 50 See Pamuk (2004a) and Karaman and Pamuk (2010).
- 51 See Pamuk (2004b).
- 52 See Pamuk (2004a, 2004b).
- 53 See Karaman and Pamuk (2010).
- 54 See Karaman and Pamuk (2010).
- 55 See Balla and Johnson (2009).
- 56 See Karaman (2009) for an analysis of the Ottoman tradeoffs between tax collection and stifling revolt.
- 57 The Ottomans did occasionally modify commercial law. For instance, in the nineteenth century, after external pressures made it obvious that economic stagnation was harming the Ottomans' position vis-à-vis Europe, they imposed a series of economic reforms. Moreover, the Qur'an is hardly wholly antithetical to commerce; scores of verses sanctify private property and encourage enrichment. The point is simply that the costs of modifying commercial law frequently, but not always, outweighed its benefits.
- 58 See ?nalc?k (1973, ch. 10) and Karaman (2009).
- 59 For example, one of Ebu's-su'ud's great accomplishments was that he harmonized secular administration with religious law by allowing rulers wide discretion in setting tax rates. See Imber (1997).
- 60 See Kuran (2011).

حوالهجات

History of Political Economy, 20 (3), 381-408.

Bairoch, Paul, Batou, Jean, and Che?vre, Pierre (1988), La Population des Villes Européennes, 800-1850 (Geneva: Droz).

Balla, Eliana and Johnson, Noel D. (2009), 'Fiscal Crisis and Institutional Change in the Ottoman Empire and France', Journal of Economic History, 69 (3), 809-45.

Barkan, Ömer Lütfi (1970), 'Research on the Ottoman Fiscal Surveys', in M.A. Cook (ed.), Studies in the Economic History of the Middle East (London: Oxford University Press), 163-71.

Barro, Robert and McCleary, Rachel M. (2003), 'Religion and Economic Growth Across Countries', American Sociological Review, 68 (5), 760-81.

Baten, Joerg and Zanden, Jan Luiten van (2008), 'Book Production and the Onset of Modern Economic Growth', Journal of Economic Growth, 13 (3), 217-35.

Bates, Robert H. (2001), Prosperity and Violence: The Political Economy of Development (New York: Norton).

Baysal, Jale (1968), Müteferrikadan Birinci Mesrutiyete kadar Osmanl? Türklerinin bast?klar? Kitaplar (Istanbul).

Bearman, P., et al. (2005), 'Brill Encyclopaedia of Islam', Second edn. (Leiden: Brill).

Becker, Sascha O., Pfaff, Steven, and Rubin, Jared (2016), 'Causes and Consequences of the Protestant Reformation', Explorations in Economic History, Forthcoming.

Becker, Sascha O. and Wößmann, Ludger (2008), 'Luther and the Girls: Religious Denomination and the Female Education Gap in 19th Century Prussia', Scandinavian Journal of Economics, 110 (4), 777-805.

Becker, Sascha O. and Wößmann, Ludger (2009), 'Was Weber Wrong? A Human Capital Theory of Protestant Economic History', Quarterly Journal of Economics, 124 (2), 531-96.

Berkey, Jonathan P. (2003), The Formation of Islam: Religion and Society in the Near East, 600-1800 (Cambridge: Cambridge University Press).

Berman, Eli (2000), 'Sect, Subsidy, and Sacrifice: An Economist's View of Ultra-Orthodox Jews', Quarterly Journal of Economics, 115 (3), 905-53.

Berman, Harold J. (1983), Law and Revolution: The Formation of the Western Legal Tradition (Cambridge, MA: Harvard University Press).

Besley, Timothy and Persson, Torsten (2009), 'The Origins of State Capacity: Property Rights, Taxation and Politics', American Economic Review, 99 (4), 1218-44.

Besley, Timothy and Persson, Torsten (2010), 'State Capacity, Conflict and Development', Econometrica, 78, 1-34.

Blaydes, Lisa and Chaney, Eric (2013), 'The Feudal Revolution and Europe's Rise: Political Divergence of the Christian West and the Muslim World before 1500 CE', American Political Science Review, 107 (1), 16-34.

Blickle, Peter (1984), 'Social Protest and Reformation Theology', in Kaspar von Greyerz (ed.), Religion, Politics and Social Protest: Three Studies on Early Modern Germany (London: George Allen & Unwin).

Bogart, Dan (2011), 'Did the Glorious Revolution Contribute to the Transport Revolution? Evidence from Investment in Roads and Rivers', Economic History Review, 64 (4), 1073-112.

Bogart, Dan and Richardson, Gary (2009), 'Making Property Productive: Reorganizing Rights to Real and Equitable Estates in Britain, 1660-1830', European Review of Economic History, 13, 3-30.

Bogart, Dan and Richardson, Gary (2011), 'Property Rights and Parliament in Industrializing Britain', Journal of Law and Economics, 54 (2), 241-74.

Bolt, Jutta and van Zanden, Jan Luiten (2014), 'The Maddison Project: Collaborative Research on Historical National Accounts', Economic History Review, 67 (3), 627-51.

Bordwell, Percy (1926), 'The Repeal of the Statute of Uses', Harvard Law Review, 39 (4), 466-84. Bosker, Maarten, Buringh, Eltjo, and van Zanden, Jan Luiten (2013), 'From Baghdad to London: Unraveling Urban Development in Europe, the Middle East, and North Africa, 800-1800', Review of Economics & Statistics, 95 (4), 1418-37.

Botticini, Maristella and Eckstein, Zvi (2012), The Chosen Few: How Education Shaped Jewish History, 70-1492 (Princeton: Princeton University Press).

Brennan, Geoffrey and Buchanan, James M. (1980), The Power to Tax: Analytical Foundations of a Fiscal Constitution (Cambridge: Cambridge University Press).

Brenner, Reuven (1983), History - The Human Gamble (Chicago: University of Chicago Press).

#### ثوالهجات

Acemoglu, Daron (2005), 'Politics and Economics in Weak and Strong States', Journal of Monetary Economics. 52, 1199-226.

Acemoglu, Daron, Johnson, Simon, and Robinson, James A. (2001), 'The Colonial Origins of Comparative Development: An Empirical Investigation', American Economic Review, 91 (5), 1369-401.

Acemoglu, Daron, Johnson, Simon, and Robinson, James A. (2002), 'Reversal of Fortune: Geography and Institutions in the Making of the Modern World Income Distribution', Quarterly Journal of Economics. 118. 1231-94.

Acemoglu, Daron, Johnson, Simon, and Robinson, James A. (2005), 'The Rise of Europe: Atlantic Trade, Institutional Change, and Economic Growth', American Economic Review, 95 (3), 546-79. Acemoglu, Daron and Robinson, James A. (2006), 'Economic Backwardness in Political Perspective'. American Political Science Review, 100, 115-31.

Acemoglu, Daron and Robinson, James A. (2012), Why Nations Fail: The Origins of Power, Prosperity, and Poverty (New York: Crown).

Ahmad, Feroz (2000), 'Ottoman Perceptions of the Capitulations 1800-1914', Journal of Islamic Studies, 11 (1), 1-20.

Alesina, Alberto and Giuliano, Paola (2015), 'Culture and Institutions', Journal of Economic Literature, 53 (4), 898-944.

Alesina, Alberto and Spolaore, Enrico (1997), 'On the Number and Size of Nations', Quarterly Journal of Economics. 112 (4), 1027-56.

Alesina, Alberto and Spolaore, Enrico (2005), 'War, Peace, and the Size of Countries', Journal of Public Economics, 89 (7), 1333-54.

Allen, Robert C. (2001), 'The Great Divergence in European Wages and Prices from the Middle Ages to the First World War'. Explorations in Economic History. 38. 411-47.

Alesina, Alberto and Spolaore, Enrico (2009), The British Industrial Revolution in Global Perspective (Cambridge: Cambridge University Press).

(Princeton: Princeton University Press).

Allen, Robert C., et al. (2011), 'Wages, Prices, and Living Standards in China, 1738-1925: In Comparison with Europe, Japan, and India', Economic History Review, 64 (S1), 8-38. Alston, Lee J., et al. (2016), Beliefs, Leadership and Critical Transitions: Brazil, 1964-2012

Álvarez-Nogal, Carlos and de la Escosura, Leandro Prados (2007), 'The Decline of Spain (1500-1850): Conjectural Estimates', European Review of Economic History, 11, 319-66. Alvarez-Nogal, Carlos and de la Escosura, Leandro Prados (2013), 'The Rise and Fall of Spain (1270-1850)', Economic History Review, 66 (1), 1-37.

Anderson, Robert Warren, Johnson, Noel D., and Koyama, Mark (2016), 'Jewish Persecutions and Weather Shocks: 1100-1800'. Economic Journal. Forthcoming.

Aoki, Masahiko (2001), Toward a Comparative Institutional Analysis (Cambridge, MA: MIT Press).

Arruñada, Benito (2010), 'Protestants and Catholics: Similar Work Ethic, Different Social Ethic', Economic Journal, 120 (547), 890-918.

Ashtor, Eliahu (1973), 'Banking Instruments between the Muslim East and the Christian West', Journal of European Economic History, 1, 553-73.

Atiyeh, George Nicholas (1995), The Book in the Islamic World: The Written Word and Communication in the Middle East (Albany: State University of New York Press).

Baeck, Louis (1988), 'Spanish Economic Thought: The School of Salamanca and the Arbitristas',

حوالهجات

Congleton, Roger D. (2011), Perfecting Parliament: Constitutional Reform, Liberalism, and the Rise of Western Democracy (Cambridge: Cambridge University Press).

Co?gel, Metin M. and Ergene, Bo?aç A. (2014), 'The Selection Bias in Court Records: Settlement and Trial in Eighteenth-Century Ottoman Kastamonu', Economic History Review, 67 (2), 517-34. Co?gel, Metin M. and Miceli, Thomas J. (2005), 'Risk, Transaction Costs, and Government Finance: The Distribution of Tax Revenue in the Ottoman Empire', Journal of Economic History, 65 (3), 806-21.

362

Clark, Gregory (2009), 'State and Religion', Journal of Comparative Economics, 37, 402-16. Co?gel, Metin M., Miceli, Thomas J., and Ahmed, Rasha (2009), 'Law, State Power, and Taxation in Islamic History', Journal of Economic Behavior and Organization, 71 (3), 704-17.

Co?gel, Metin M., Miceli, Thomas J., and Rubin, Jared (2012a), 'The Political Economy of Mass Printing: Legitimacy, Revolt, and Technology Change in the Ottoman Empire', Journal of Comparative Economics, 40 (3), 357-71.

Clark, Gregory (2012b), 'Political Legitimacy and Technology Adoption', Journal of Institutional and Theoretical Economics, 168 (3), 339-61.

Coulson, Noel J. (1969), Conflicts and Tensions in Islamic Jurisprudence (Chicago: University of Chicago Press).

Cox, Gary W. (2012), 'Was the Glorious Revolution a Constitutional Watershed?', Journal of Economic History, 72 (3), 567-600.

Cromer, Evelyn B. (1908), Modern Egypt, vol. 2 (London: Macmillan).

Crone, Patricia and Hinds, Martin (1986), God's Caliph: Religious Authority in the First Centuries of Islam (Cambridge: Cambridge University Press).

Curuk, Malik and Smulders, Sjak (2016), 'Malthus Meets Luther: The Economics Behind the German Reformation', CESifo Working Paper Series No. 6010.

Dale, Stephen F. (2010), The Muslim Empires of the Ottomans, Safavids, and Mughals (Cambridge: Cambridge University Press).

Danforth, Nick (2013), 'Stop Blaming Colonial Borders for the Middle East's Problems', The Atlantic, <www.theatlantic.com/international/archive/2013/09/stop-blaming-colonial-borders-forthemiddle-easts-problems/279561>.

David, Paul A. (1985), 'Clio and the Economics of QWERTY', American Economic Review, 75 (2), 332-37.

David, Paul A. (1994), 'Why Are Institutions the 'Carriers of History'?: Path Dependence and the Evolution of Conventions, Organizations, and Institutions', Structural Change and Economic Dynamics, 5, 205-20.

de Long, J. Bradford and Shleifer, Andrei (1993), 'Princes and Merchants: European City Growth before the Industrial Revolution', Journal of Law and Economics, 36 (2), 671-702.

de Roover, Raymond (1942), 'Money, Banking, and Credit in Medieval Bruges', Journal of Economic History, 2 (Supplement), 52-65.

de Roover, Raymond (1944), 'What Is Dry Exchange? A Contribution to the Study of English Mercantilism', Journal of Political Economy, 52, 250-66.

de Roover, Raymond (1946a), 'The Medici Bank Financial and Commercial Operations', Journal of Economic History. 6. 153-72.

de Roover, Raymond (1946b), 'The Medici Bank Organization and Management', Journal of Economic History, 6, 24-52.

de Roover, Raymond (1948), Money, Banking, and Credit in Mediæval Bruges (Cambridge, MA: Mediaeval Academy of America).

de Roover, Raymond (1963), The Rise and Decline of the Medici Bank: 1397-1494 (New York: W.W. Norton.).

de Vries, Jan (1984), European Urbanization 1500-1800 (Cambridge, MA: Harvard University Press).

de Vries, Jan (2000), 'Dutch Economic Growth in Comparative-Historical Perspective, 1500-2000', De Economist. 148 (4), 443-67.

de Vries, Jan and van der Woude, Ad (1997), The First Modern Economy: Success, Failure, and Perseverance of the Dutch Economy, 1500-1815 (Cambridge: Cambridge University Press). Delacroix, Jacques and Nielsen, Francois (2001), 'The Beloved Myth: Protestantism and the Rise of Industrial Capitalism in Nineteenth-Century Europe', Social Forces, 80 (2), 509-53.

Brenner, Robert (1993), Merchants and Revolution: Commercial Change, Political Conflict, and London's Overseas Traders, 1550-1653 (Princeton: Princeton University Press).

361

Brenner, Y.S. (1961), 'The Inflation of Prices in Early Sixteenth Century England', Economic History Review, 14 (2), 225-39.

The British Library (2011), 'Incunabula Short Title Catalog (ISTC)', <www.bl.uk/ catalogues/istc/>, accessed September 9, 2016.

Browers, Michaelle (2004), 'Islam and Political Sinn: The Hermeneutics of Contemporary Islamic Reformists', in Michaelle Browers and Charles Kurzman (eds.), An Islamic Reformation? (Lanham: Lexington).

Burgess, Glenn (1992), 'The Divine Right of Kings Reconsidered', English Historical Review, 107 (425), 837-61.

Buringh, Eltjo and van Zanden, Jan Luiten (2009), 'Charting the "Rise of the West": Manuscripts and Printed Books in Europe, A Long-Term Perspective from the Sixth through Eighteenth Centuries', Journal of Economic History, 69 (2), 409-45.

Ça?atay, Ne?et (1970), 'Rib? and Interest Concept and Banking in the Ottoman Empire', Studia Islamica, 32, 53-68.

Cameron, Averil (1993), The Later Roman Empire: AD 284-430 (London: Fontana Press).

Cameron, Euan (1991), The European Reformation (Oxford: Oxford University Press).

Cameron, Rondo and Neal, Larry (2003), A Concise Economic History of the World: From Paleolithic Times to the Present (Oxford: Oxford University Press).

Cantoni, Davide (2012), 'Adopting a New Religion: The Case of Protestantism in 16th Century Germany', Economic Journal, 122 (560), 502-31.

Cantoni, Davide (2015), 'The Economic Effects of the Protestant Reformation: Testing the Weber Hypothesis in the German Lands', Journal of the European Economic Association, 13 (4), 561-98. Carruthers, Bruce G. (1990), 'Politics, Popery, and Property: A Comment on North and Weingast', Journal of Economic History. 50 (3), 693-98.

Challis, C.E. (1967), 'The Debasement of the Coinage, 1542-1551', Economic History Review, 20 (3), 441-55.

Chaney, Eric (2013), 'Revolt on the Nile: Economic Shocks, Religion, and Political Power', Econometrica. 81 (5), 2033-53.

Chaney, Eric (2016), 'Religion and the Rise and Fall of Muslim Science', Harvard University Press Working Paper.

Chaudhary, Latika and Rubin, Jared (2011), 'Reading, Writing, and Religion: Institutions and Human Capital Formation', Journal of Comparative Economics, 39 (1), 17-33.

Chaudhary, Latika and Rubin, Jared (2016), 'Religious Identity and the Provision of Public Goods:

Evidence from the Indian Princely States', Journal of Comparative Economics, 44 (3), 461-83. Chilosi, David and Volckart, Oliver (2010), 'Books or Bullion? Printing, Mining and Financial

Integration in Central Europe from the 1460s', LSE Working Paper 144/10.
Christ, Karl, Kern, Anton, and Otto, Theophil M. (1984), The Handbook of Medieval Library

History (Metuchen, NJ: Scarecrow Press).

CIA (2014), 'The World Factbook' (Washington, DC).

Cipolla, Carlo M. (1967), Money, Prices, and Civilization in the Mediterranean World: Fifth to Seventeenth Century (New York: Gordian Press).

Çizakça, Murat (1995), 'Cash Waqfs of Bursa, 1555-1823', Journal of the Economic and Social History of the Orient, 38, 313-54.

Çizakça, Murat (2000), A History of Philanthropic Foundations: The Islamic World from the Seventh Century to the Present (Istanbul: Bogazici University Press).

Çizakça, Murat (2004), 'Ottoman Cash Waqfs Revisited: The Case of Bursa, 1555-1823',

Foundation for Science, Technology and Civilization (June), 2-20.

Clair, Colin (1976), A History of European Printing (New York: Academic Press).

Clark, Gregory (1996), 'The Political Foundations of Modern Economic Growth: England, 1540-1800', Journal of Interdisciplinary History, 26 (4), 563-88.

Clark, Gregory (2007), A Farewell to Alms: A Brief Economic History of the World (Princeton: Princeton University Press).

Coleman-Norton, P.R. (1966), Roman State & Christian Church: A Collection of Legal Documents to A.D. 535 (London: S.P.C.K.).

Separation of Church and State (New York: New York University Press)

Fierro, Maribel (1996), 'Caliphal Legitimacy and Expiation in al-Andalus', in Muhammad K. Masud, Brinkley Messick, and David S. Powers (eds.), Islamic Legal Interpretation: Muftis and their Fatwas (Cambridge, MA: Harvard University Press).

364

Findlay, Ronald and O'Rourke, Kevin H. (2007), Power and Plenty: Trade, War, and the World Economy in the Second Millennium (Princeton: Princeton University Press).

Finkel, Caroline (2005), Osman's Dream: The Story of the Ottoman Empire, 1300-1923 (London: Perseus).

Frazee, Charles A. (1983), Catholics and Sultans: The Church and the Ottoman Empire 1453-1923 (Cambridge: Cambridge University Press).

Friedman, David (1977), 'A Theory of the Size and Shape of Nations', Journal of Political Economy, 85 (1), 59-77.

Frierson, James G. (1969), 'Changing Concepts on Usury: Ancient Times through the Time of John Calvin', American Business Law Journal, 7, 115-25.

Fritschy, Wantje (2003), 'A 'Financial Revolution' Reconsidered: Public Finance in Holland during the Dutch Revolt, 1568-1648', Economic History Review, 56 (1), 57-89.

Gager, John G. (1975), Kingdom and Community: The Social World of Early Christianity (Englewood Cliffs: Prentice-Hall).

Galor, Oded (2011), Unified Growth Theory (Princeton: Princeton University Press).

Gelderblom, Oscar and Jonker, Joost (2004), 'Completing a Financial Revolution: The Finance of the Dutch East India Trade and the Rise of the Amsterdam Capital Market, 1595-1612', Journal of Economic History, 64 (3), 641-72.

Gelderblom, Oscar and Jonker, Joost (2005), 'Amsterdam as the Cradle of Modern Futures Trading and Options Trading, 1550-1650', in W.N. Goetzmann and K.G. Rouwenhorst (eds.), The Origins of Value. The Financial Innovations that Created Modern Capital Markets (Oxford: Oxford University Press).

Gelpi, Rosa-Maria and Julien-Labruyère, François (2000), The History of Consumer Credit: Doctrines and Practices (New York: St. Martin's).

Gennaioli, Nicola and Voth, Hans-Joachim (2015), 'State Capacity and Military Conflict', Review of Economic Studies, 83, 1-47.

Gerber, Haim (1988), Economy and Society in an Ottoman City: Bursa, 1600-1700 (Jerusalem: The Hebrew University).

Gerber, Haim (1999), Islamic Law and Culture 1600-1840 (Leiden: Brill).

Gilchrist, John (1969), The Church and Economic Activity in the Middle Ages (London: Macmillan). Gill, Anthony (1998), Rendering Unto Caesar: The Catholic Church and the State in Latin America (Chicago: University of Chicago Press).

Gill, Anthony (2008), The Political Origins of Religious Liberty (Cambridge: Cambridge University Press).

Glaeser, Edward L. and Scheinkman, Jose (1998), 'Neither a Borrower nor a Lender Be: An Economic Analysis of Interest Restrictions and Usury Laws', Journal of Law and Economics, 41 (1), 1.36

Glaeser, Edward L. and Shleifer, Andrei (2002), 'Legal Origins', Quarterly Journal of Economics, 117 (4), 1193-229.

Glaeser, Edward L., et al. (2004), 'Do Institutions Cause Growth?', Journal of Economic Growth, 9 (3), 271-303.

Göçek, Fatma Muge (1987), East Encounters West: France and the Ottoman Empire in the Eighteenth Century (Oxford: Oxford University Press).

Goitein, Shelomo D. (1967), A Mediterranean Society: The Jewish Communities of the Arab World as Portrayed in the Documents of the Cairo Geniza, vol. 1 (Berkeley: University of California Press).

Goldstone, Jack A. (2000), 'The Rise of the West - or Not? A Revision to Socio-economic History', Sociological Theory. 18 (2), 175-94.

Goodenough, Erwin R. (1931), The Church in the Roman Empire (New York: Henry Holt and Company).

Goody, Jack (1983), The Development of the Family and Marriage in Europe (Cambridge: Cambridge University Press).

Diamond, Jared (1997), Guns, Germs, and Steel: The Fates of Human Societies (New York: Norton)

Dickens, Arthur Geoffrey (1968), Reformation and Society in Sixteenth Century Europe (New York: Harcourt, Brace, & World).

Dickens, Arthur Geoffrey (1974), The German Nation and Martin Luther (New York: Harper). Dien, M.Y. Izzi (1995), 'Suftadja', in C.E. Bosworth et al. (eds.), The Encyclopaedia of Islam: New Edition (Leiden: Brill).

363

Dincecco, Mark (2009), 'Fiscal Centralization, Limited Government, and Public Revenues in Europe', Journal of Economic History, 69 (1), 48-103.

Dincecco, Mark (2011), Political Transformations and Public Finances: Europe, 1650-1913 (Cambridge: Cambridge University Press).

Dincecco, Mark, Fenske, James, and Onorato, Massimiliano Gaetano (2016), 'ls Africa Different? Historical Conflict and State Development', CSAE Working Paper 2014-35.

Dittmar, Jeremiah (2011), 'Information Technology and Economic Change: The Impact of the Printing Press', Quarterly Journal of Economics, 126 (3), 1133-72.

Divine, Thomas F. (1959), Interest: An Historical and Analytical Study in Economics and Modern Ethics (Milwaukee: Marquette University Press.).

Djankov, Simon, et al. (2002), 'The Regulation of Entry', Quarterly Journal of Economics, 117 (1), 1-37.

Clark, Gregory (2003), 'Courts', Quarterly Journal of Economics, 118 (2), 453-517.

Dolan, John P. (1965), History of the Reformation: A Conciliatory Assessment of Opposite Views (New York: Desclee).

Dow, John (1922), 'Usury (Christian)', in James Hastings (ed.), Encyclopædia of Religion and Ethics, vol. 12 (New York: Charles Scribner's Sons).

Downey, Glanville (1969), The Late Roman Empire (New York: Holt, Rinehart and Winston). Drelichman, Mauricio (2005a), 'All That Glitters: Precious Metals, Rent Seeking and the Decline of Spain'. European Review of Economic History. 9 (3), 313-36.

Drelichman, Mauricio (2005b), 'The Curse of Moctezuma: American Silver and the Dutch Disease', Explorations in Economic History, 42 (3), 349-80.

Drelichman, Mauricio and Voth, Hans-Joachim (2011), 'Lending to the Borrower from Hell: Debt and Default in the Age of Philip II', Economic Journal, 121, 1205-27.

Dunn, Richard S. (1979), The Age of Religious Wars, 1559-1715 (New York: Norton).

Edwards, Mark U. (1994), Printing, Propaganda, and Martin Luther (Berkeley: University of California Press).

Eickelman, Dale F. (1998), 'Inside the Islamic Reformation', Wilson Quarterly, 22 (1), 80-89. Einzig, Paul (1970), The History of Foreign Exchange, 2nd edn. (London: Macmillan).

Eisenstein, Elizabeth L. (1979), The Printing Press as an Agent of Change: Communications and Cultural Transformations in Early Modern Europe (Cambridge: Cambridge University Press).

Ekelund, Robert B., Hébert, Robert F., and Tollison, Robert D. (2002), 'An Economic Analysis of the Protestant Reformation', Journal of Political Economy, 110 (3), 646-71.

Ekelund, Robert B., et al. (1996), Sacred Trust: The Medieval Church as an Economic Firm (Oxford: Oxford University Press).

Elliott, John H. (1961), 'The Decline of Spain', Past & Present, 20, 52-75.

Engerman, Stanley L. and Sokoloff, Kenneth L. (1997), 'Factor Endowments, Institutions, and Differential Paths of Growth among New World Economies: A View from Economic Historians of the United States', in Stephen Haber (ed.), How Latin America Fell Behind: Essays on the Economic Histories of Brazil and Mexico, 1800-1914 (Stanford: Stanford University Press).

Engerman, Stanley L. and Sokoloff, Kenneth L. (2002), 'Factor Endowments, Inequality, and Paths of Development among New World Economies', NBER Working Paper 9259.

Ensminger, Jean (1997), 'Transaction Costs and Islam: Explaining Conversion in Africa', Journal of Institutional and Theoretical Economics, 153 (1), 4-29.

Febvre, Lucien and Martin, Henri-Jean (1958), The Coming of the Book: The Impact of Printing, 1450-1800 (London: Verso).

Feldman, Noah (2008), The Fall and Rise of the Islamic State (Princeton: Princeton University Press).

Feldman, Stephen M. (1997), Please Don't Wish Me a Merry Christmas: A Critical History of the

Hefele, Charles Joseph ([1894] 1973), A History of the Christian Councils (New York: AMS Press).

Helmholz, Richard H. (1986), 'Usury and the Medieval English Church Courts', Speculum, 61 (2), 364-80.

366

Helpman, Elhanan (2004), The Mystery of Economic Growth (Cambridge, MA: Harvard University Press).

Hoffman, Philip T. (2011), 'Prices, the Military Revolution, and Western Europe's Comparative Advantage in Violence'. Economic History Review. 64 (S1), 39-59.

Hoffman, Philip T. (2012), 'Why Was It Europeans Who Conquered the World?,' Journal of Economic History, 72 (3), 601-33.

Hoffman, Philip T. (2015), Why Did Europe Conquer the World? (Princeton: Princeton University Press).

Holborn, Louise W. (1942), 'Printing and the Growth of a Protestant Movement in Germany from 1517 to 1524', Church History, 11 (2), 123-37.

Holdsworth, W.S. (1912), 'The Political Causes which Shaped the Statute of Uses', Harvard Law Review, 26 (2), 108-27.

Homer, Sidney and Sylla, Richard (1991), A History of Interest Rates (3rd edn.; New Brunswick: Rutgers University Press).

Hourani, Albert (1981), 'Ottoman Reform and the Politics of Notables', in Albert Hourani (ed.),

Emergence of the Modern Middle East (Berkeley: University of California Press), 36-66.

Hourani, Albert (1991), A History of the Arab Peoples (Cambridge, MA: Harvard University Press). Howorth, Jolyon (2014), 'Explainer: Why a Century-old Deal between Britain and France got ISIS Jihadis Excited'. The Conversation.

<a href="http://theconversation.com/explainer-why-a-century-old-dealbetween-">http://theconversation.com/explainer-why-a-century-old-dealbetween-</a>

britain-and-france-got-isis-iihadis-excited-28643>.

Hunt, Alice (2008), The Drama of the Coronation: Medieval Ceremony in Early Modern England (Cambridge: Cambridge University Press).

Hunt, Edwin S. and Murray, James M. (1999), A History of Business in Medieval Europe, 1200-1550 (Cambridge: Cambridge University Press).

Hyma, Albert (1938), Christianity and Politics: A History of the Principles and Struggles of Church and State (Philadelphia: J.B. Lippincott).

lannaccone, Laurence R. (1998), 'Introduction to the Economics of Religion', Journal of Economic Literature, 36 (3), 1465-95.

Ignatius, David (2014), 'Rethinking Woodrow Wilson's 14 Points', The Washington Post, <www.washingtonpost.com/opinions/david-ignatius-rethinking-woodrow-wilsons-14-points/2014/07/08/809c20b0-06c1-11e4-a0dd-f2b22a257353\_story.html>.

Imber, Colin (1997), Ebu's-su'ud: The Islamic Legal Tradition (Stanford: Stanford University Press).

IMF (2012), 'World Economic Outlook Database'.

?nalc?k, Halil (1973), The Ottoman Empire (New York: Praeger).

Irigoin, Alejandra and Grafe, Regina (2008), 'Bargaining for Absolutism: A Spanish Path to Nation-State and Empire Building', Hispanic American Historical Review, 88 (2), 173-209.

Irigoin, Alejandra and Grafe, Regina (2013), 'Bounded Leviathan: Fiscal Constraints and Financial Development in the Early Modern Hispanic World', in D'Maris Coffman, Adrian Leonard, and Larry Neal (eds.), Questioning Credible Commitment: Perspectives on the Rise of Financial Capitalism (Cambridge: Cambridge University Press).

Israel, Jonathan I. (1995), The Dutch Republic: Its Rise, Greatness, and Fall 1477-1806 (Oxford: Oxford University Press).

Ives, E.W. (1967), 'The Genesis of the Statute of Uses', English Historical Review, 82 (325), 673-97.

lyer, Sriya (2016), 'The New Economics of Religion', Journal of Economic Literature, 54 (2), 395-441.

lyigun, Murat (2008), 'Luther and Suleyman', Quarterly Journal of Economics, 123 (4), 1465-94. lyigun, Murat (2010), 'Monotheism (From a Sociopolitical & Economic Perspective)', University of Colorado Working Paper.

lyigun, Murat (2015), War, Peace, and Prosperity in the Name of God: The Ottoman Role in

Grafe, Regina and Irigoin, Alejandra (2012), 'A Stakeholder Empire: The Political Economy of Spanish Imperial Rule in America', Economic History Review, 65 (2), 609-51.

Graves, Michael A.R. (1985), The Tudor Parliaments: Crown, Lords, and Commons, 1485-1603 (New York: Longman).

365

Greif, Avner (1993), 'Contract Enforceability and Economic Institutions in Early Trade: The Maghribi Traders' Coalition', American Economic Review, 83 (3), 525-48.

Greif, Avner (1994a), 'Cultural Beliefs and the Organization of Society: A Historical and Theoretical Reflection on Collectivist and Individualist Societies', Journal of Political Economy, 102 (5), 912-50.

Greif, Avner (1994b), 'On the Political Foundations of the Late Medieval Commercial Revolution: Genoa during the Twelfth and Thirteenth Centuries', Journal of Economic History, 54 (2), 271-87. Greif, Avner (2002), 'The Islamic Equilibrium: Legitimacy and Political, Social, and Economic Outcomes', Mimeo.

Greif, Avner (2004), 'Impersonal Exchange without Impartial Law: The Community Responsibility System', Chicago Journal of International Law, 5 (1), 109-38.

Greif, Avner (2006a), 'Family Structure, Institutions, and Growth: The Origins and Implications of Western Corporations', American Economic Review, 96 (2), 308-12.

Greif, Avner (2006b), Institutions and the Path to the Modern Economy (Cambridge: Cambridge University Press).

Greif, Avner (2010), 'A Theory of Moral Authority: Moral Choices under Moral Networks Externalities'. Mimeo.

Greif, Avner and lyigun, Murat (2013), 'Social Organizations, Risk-Sharing Institutions and Industrialization', American Economic Review, 103 (3), 534-38.

Greif, Avner, lyigun, Murat, and Sasson, Diego (2012), 'Social Institutions and Economic Growth: Why England and not China Became the First Modern Economy', Mimeo.

Greif, Avner, Milgrom, Paul, and Weingast, Barry R. (1994), 'Coordination, Commitment, and Enforcement: The Case of the Merchant Guild', Journal of Political Economy, 102 (4), 745-76.

Greif, Avner and Rubin, Jared (2015), 'Endogenous Political Legitimacy: The English Reformation and the Institutional Foundations of Limited Government', Mimeo.

Greif, Avner and Tabellini, Guido (2015), 'The Clan and the Corporation: Sustaining Cooperation in China and Europe', Stanford University working paper.

Greif, Avner and Tadelis, Steven (2010), 'A Theory of Moral Persistence: Crypto-Morality and Political Legitimacy', Journal of Comparative Economics, 38, 229-44.

Grice-Hutchinson, Marjorie (1978), Early Economic Thought in Spain, 1177-1740 (London: George Allen & Unwin).

Grier, Robin (1997), The Effect of Religion on Economic Development: A Cross National Study of 63 Former Colonies', Kyklos, 50 (1), 47-62.

Guiso, Luigi, Sapienza, Paola, and Zingales, Luigi (2003), 'People's Opium? Religion and Economic Attitudes', Journal of Monetary Economics, 50 (1), 225-82.

Guiso, Luigi, Sapienza, Paola, and Zingales, Luigi (2006), 'Does Culture Affect Economic Outcomes?', Journal of Economic Perspectives, 20 (2), 23-48.

Guiso, Luigi, Sapienza, Paola, and Zingales, Luigi (2009), 'Cultural Biases in Economic Exchange?',

Quarterly Journal of Economics, 124 (3), 1095-131.

Guiso, Luigi, Sapienza, Paola, and Zingales, Luigi (2016), 'Long-Term Persistence', Journal of the European Economic Association. Forthcoming.

Hallaq, Wael B. (1984), 'Was the Gate of litihad Closed?', International Journal of Middle East Studies, 16 (1), 3-41.

Hallaq, Wael B. (2001), Authority, Continuity, and Change in Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press).

Hallaq, Wael B. (2005), The Origins and Evolution of Islamic Law (Cambridge: Cambridge University Press).

Hamilton, Earl J. (1938), 'Revisions in Economic History: VIII. - The Decline of Spain', Economic History Review, 8 (2), 168-79.

Haskins, Charles Homer (1957), The Rise of Universities (Ithaca: Great Seal Books).

Hassan, Farooq (1981), The Concept of State and Law in Islam (Washington, DC: University Press of America).

حوالهجات

Institutional and Theoretical Economics, 153 (1), 41-71.

Kuran, Timur (2001), 'The Provision of Public Goods under Islamic Law: Origins, Impact, and Limitations of the Wagf System', Law and Society Review, 35 (4), 841-97.

368

Kuran, Timur (2004a). 'The Economic Ascent of the Middle East's Religious Minorities: The Role of Islamic Legal Pluralism', Journal of Legal Studies, 33, 475-515.

Kuran, Timur (2004b), 'Why the Middle East is Economically Underdeveloped: Historical Mechanisms of Institutional Stagnation', Journal of Economic Perspectives, 18 (3), 71-90.

Kuran, Timur (2005a), Islam and Mammon: The Economic Predicaments of Islamism (Princeton: Princeton University Press).

Kuran, Timur (2005b). 'The Absence of the Corporation in Islamic Law: Origins and Persistence'. The American Journal of Comparative Law, 53, 785-834.

Kuran, Timur (2005c), 'The Logic of Financial Westernization in the Middle East', Journal of Economic Behavior and Organization, 56, 593-615.

Kuran, Timur (2011), The Long Divergence: How Islamic Law Held Back the Middle East (Princeton: Princeton University Press).

Kuran, Timur (ed.) (2013), Social and Economic Life in Seventeenth-Century Istanbul: Glimpses from Court Records, vols. 9-10 (Istanbul: ?? Bankas? Kültür Yav?nlar?).

Kuran, Timur and Lustig, Scott (2012), 'Judicial Biases in Ottoman Istanbul; Islamic Justice and its Compatibility with Modern Economic Life', Journal of Law and Economics, 55 (3), 631-66,

Kuran, Timur and Rubin, Jared (in press), 'The Financial Power of the Powerless; Socio-Economic Status and Interest Rates under Partial Rule of Law', Economic Journal, Forthcoming.

Kurzman, Charles and Browers, Michaelle (2004), 'Introduction; Comparing Reformations', in Michaelle Browers and Charles Kurzman (eds.), An Islamic Reformation? (Lanham: Lexington).

La Porta, Rafael, Lopez-de-Silanes, Florencio, and Shleifer, Andrei (2008), 'The Economic Consequences of Legal Origins', Journal of Economic Literature, 46 (2), 285-332,

La Porta, Rafael, et al. (1997), 'Legal Determinants of External Finance', Journal of Finance, 52 (3), 1131-50.

La Porta, Rafael (1998), 'Law and Finance', Journal of Political Economy, 106 (6), 1113-55. La Porta, Rafael (1999), 'The Quality of Government', Journal of Law, Economics, & Organization, 15 (1), 222-79,

Labib, Subhi Y. (1969), 'Capitalism in Medieval Islam', Journal of Economic History, 29, 79-96. Lagerlöf, Nils-Peter (2014). 'Population, Technology and Fragmentation: The European Miracle Revisited', Journal of Development Economics, 108, 87-105.

Landes, David S. (1998), The Wealth and Poverty of Nations: Why Some Are So Rich and Some So Poor (New York: Norton).

Lane, Frederic C. (1966), Venice and History: The Collected Papers of Frederic C. Lane (Baltimore: Johns Hopkins Press).

le Goff, Jacques (1979), 'The Usurer and Purgatory', in Center for Medieval and Renaissance Studies (ed.). The Dawn of Modern Banking (New Haven: Yale University Press).

Lewis, Bernard (1988), Your Money or Your Life: Economy and Religion in the Middle Ages (Cambridge, MA: MIT Press).

Levi, Margaret (1988), Of Rule and Revenue (Berkeley: University of California Press).

Lewis, Bernard (1974), Islam: From the Prophet Muhammad to the Capture of Constantinople (New York: Harper & Row).

Lewis, Bernard (1982), The Muslim Discovery of Europe (New York: Norton).

Lewis, Bernard (1993). The Arabs in History (Oxford: Oxford University Press).

Lewis, Bernard (1995), The Middle East (New York: Scribner).

Lewis, Bernard (2002). What Went Wrong? The Clash between Islam and Modernity in the Middle East (New York: HarperCollins).

Lieber, Alfred E. (1968). 'Eastern Business Practices and Medieval European Commerce'. Economic History Review, 21, 230-43.

Lipset, Seymour Martin (1959), 'Some Social Requisites of Democracy; Economic Development and Political Legitimacy', American Political Science Review, 53 (1), 69-105.

Lopez, Robert S. (1971). The Commercial Revolution of the Middle Ages, 950-1350 (Cambridge: Cambridge University Press).

Love, Harold (1993), Scribal Publication in Seventeenth-Century England (Oxford: Oxford

Europe's Socioeconomic Evolution (Chicago: University of Chicago Press).

Jacob, Marcus (2010), 'Long-Term Persistence: The Free and Imperial City Experience in Germany', SSRN Working Paper.

367

Jennings, Ronald C. (1973), 'Loans and Credit in Early 17th Century Ottoman Judicial Records: The Sharia Court of Anatolian Kayseri'. Journal of the Economic and Social History of the Orient, 16 (2-3), 168-216,

Jha, Saumitra (2013), 'Trade, Institutions and Ethnic Tolerance; Evidence from South Asia', American Political Science Review, 107 (4), 806-32.

Johns, Adrian (1998), The Nature of the Book: Print and Knowledge in the Making (Chicago: University of Chicago Press).

Johnson, Noel D. and Kovama, Mark (2014), 'Taxes, Lawyers, and the Decline of Witch Trials in France', Journal of Law and Economics, 57 (1), 77-112.

Johnson, Paul (1976), A History of Christianity (New York; Simon & Schuster),

Johnson, Todd M. and Grim, Brian J. (2008), 'World Religion Database', (Leiden and Boston: Brill).

Jones, A.H.M. (1949). Constantine and the Conversion of Europe (London: Macmillan).

Jones, A.H.M. (1964). The Later Roman Empire 284-602 (Norman: University of Oklahoma Press).

Jones, Eric L. (1981). The European Miracle: Environments, Economics, and Geopolitics in the History of Europe and Asia (Cambridge: Cambridge University Press).

Jones, Eric L. (1988), Growth Recurring: Economic Change in World History (Oxford: Clarendon Press).

Jones, Philip (1997). The Italian City-State: From Commune to Signoria (Oxford: Clarendon Press).

Kamen, Henry (1978), 'The Decline of Spain: A Historical Myth?', Past & Present, 81, 24-50, Kamen, Henry (1988), Golden Age Spain (New York: Palgrave Macmillan),

Kamen, Henry (2003), Empire: How Spain Became a World Power, 1492-1763 (New York:

HarperCollins).

Karaman, K?vanç (2009), 'Decentralized Coercion and Self-Restraint in Provincial Taxation: The Ottoman Empire, 15th-16th centuries', Journal of Economic Behavior & Organization, 71 (3),

Karaman, K?vanc and Pamuk, ?evket (2010), 'Ottoman State Finances in European Perspective, 1500-1914'. Journal of Economic History, 70 (3), 593-629.

Clark, Gregory (2013), 'Different Paths to the Modern State in Europe: The Interaction between Warfare, Economic Structure, and Political Regime', American Political Science Review, 107 (3),

Kennedy, Paul M. (1987), The Rise and Fall of the Great Powers: Economic Change and Military Conflict from 1500 to 2000 (New York: Random House).

Kerridge, Eric (2002), Usury, Interest, and the Reformation (Burlington: Ashgate),

Kertcher, Zack and Margalit, Ainat N. (2006). 'Challenges to Authority, Burdens of Legitimization:

The Printing Press and the Internet', Yale Journal of Law and Technology, 8 (1), 1-31,

Khan, Mir S.A. (1929), 'The Mohammedan Laws against Usury and How They Are Evaded', Journal of Comparative Legislation and International Law, 11, 233-44.

Kim, Hyojoung and Pfaff, Steven (2012), 'Structure and Dynamics of Religious Insurgency: Students and the Spread of the Reformation', American Sociological Review, 77 (2), 188-215.

Kindleberger, Charles P. (1980), 'Review of The Dawn of Modern Banking by the Center for Medieval and Renaissance Studies', Journal of Political Economy, 88 (1), 217-19.

Ko, Chiu Yu, Koyama, Mark, and Sng, Tuan-Hwee (2016), 'Unified China; Divided Europe', International Economic Review, Forthcoming,

Kohn, Meir (1999), 'Bills of Exchange and the Money Market to 1600', SSRN working paper.

Kovama, Mark (2010), 'Evading the 'Taint of Usury'; Complex Contracts and Segmented Capital Markets', Explorations in Economic History, 47 (4), 420-42.

Kuran, Timur (1986), 'The Economic System in Contemporary Islamic Thought: Interpretation and Assessment', International Journal of Middle East Studies, 18, 135-64.

Kuran, Timur (1995). Private Truths, Public Lies; The Social Consequences of Preference Falsification (Cambridge, MA: Harvard University Press).

Kuran, Timur (1997), 'Islam and Underdevelopment: An Old Puzzle Revisited', Journal of

Noonan, John T. (1957), The Scholastic Analysis of Usury (Cambridge, MA: Harvard University Press).

Noonan, John T. (1966), 'Authority, Usury, and Contraception', Cross Currents, 16 (1), 55-79.

Noonan, John T. (1993), 'Development in Moral Doctrine', Theological Studies, 54, 662-77.

Noonan, John T. (2005), A Church That Can and Cannot Change (Notre Dame: University of Notre Dame Press).

North, Douglass C. (1981), Structure and Change in Economic History (New York: Norton).

North, Douglass C. (1990), Institutions, Institutional Change and Economic Performance (Cambridge: Cambridge University Press).

North, Douglass C. and Thomas, Robert P. (1971), 'The Rise and Fall of the Manorial System: A Theoretical Model', Journal of Economic History, 31 (4), 777-803.

North, Douglass C. and Thomas, Robert P. (1973), The Rise of the Western World: A New Economic History (Cambridge: Cambridge University Press).

North, Douglass C., Wallis, John Joseph, and Weingast, Barry R. (2009), Violence and Social Orders: A Conceptual Framework for Interpreting Recorded Human History (Cambridge: Cambridge University Press).

North, Douglass C. and Weingast, Barry R. (1989), 'Constitutions and Commitment: The Evolution of Institutional Governing Public Choice in Seventeenth-Century England', Journal of Economic History. 49 (4), 803-32.

Opwis, Felicitas (2004), 'Changes in Modern Islamic Legal Theory: Reform or Reformation?', in Michaelle Browers and Charles Kurzman (eds.), An Islamic Reformation? (Lanham: Lexington). Osman, O. (2013), 'Why Border Lines Drawn with a Ruler in WW1 Still Rock the Middle East', BBC News. <a href="https://www.bbc.com/news/world-middle-east-25299553">www.bbc.com/news/world-middle-east-25299553</a>.

Ostrom, Elinor (1990), Governing the Commons: The Evolution of Institutions for Collective Action (Cambridge: Cambridge University Press).

Ostrom, Elinor (2005), Understanding Institutional Diversity (Princeton: Princeton University Press)

Özkaya, Yücel (1994), Osmanli İmparatorlugu'nda Ayânlik (Ankara: Türk Tarih Kurumu Basimevi).

Özmucur, Süleyman and Pamuk, ?evket (2002), 'Real Wages and Standards of Living in the Ottoman Empire, 1489-1914', Journal of Economic History, 62 (2), 293-321.

Pamuk, ?evket (2000), A Monetary History of the Ottoman Empire (Cambridge: Cambridge University Press).

Ostrom, Elinor (2004a), 'The Evolution of Financial Institutions in the Ottoman Empire, 1600-1914', Financial History Review, 11 (1), 7-32.

Ostrom, Elinor (2004b), 'Institutional Change and the Longevity of the Ottoman Empire, 1500-1800', Journal of Interdisciplinary History, 35, 225-47.

Ostrom, Elinor (2011), 'Real Wages and GDP Per Capita Estimates for the Middle East, 700 to 1800', mimeo.

Parker, Geoffrey (1973), 'Mutiny and Discontent in the Spanish Army of Flanders 1572-1607', Past & Present. 58. 38-52.

Parker, Geoffrey (1977), The Dutch Revolt (London: Penguin).

Pascali, Luigi (2016), 'Banks and Development: Jewish Communities in the Italian Renaissance and Current Economic Performance', Review of Economics & Statistics, 98 (1), 140-58.

Pedersen, Johannes (1984), The Arabic Book, trans. Geoffrey French (Princeton: Princeton University Press).

Pfaff, Steven and Corcoran, Katie E. (2012), 'Piety, Power, and the Purse: Religious Economies Theory and Urban Reform in the Holy Roman Empire', Journal for the Scientific Study of Religion, 51 (4), 757-76.

Pincus, Steven C.A. and Robinson, James (2014), 'What Really Happened During the Glorious Revolution?', in Sebastian Galiani and Itai Sened (eds.), Institutions, Property Rights, and Economic Growth: The Legacy of Douglass North (Cambridge: Cambridge University Press). Pirenne, Henri (1925), Medieval Cities: Their Origins and the Revival of Trade (New York: Doubleday Anchor Books).

Pirenne, Henri (1937), Economic and Social History of Medieval Europe (New York: Harcourt, Brace, and Company).

University Press).

حوالهجات

Lucas, Robert (1988), 'On the Mechanics of Economic Development', Journal of Monetary Economics, 22 (1), 3-42.

Lynch, John (1991), Spain 1516-1598: From Nation State to World Empire (Malden: Blackwell). Makowsky, Michael and Rubin, Jared (2013), 'An Agent-Based Model of Centralized Institutions, Social Network Technology, and Revolution', PLoS ONE, 8 (11), e80380.

Maloney, Robert P. (1973), 'The Teaching of the Fathers on Usury: An Historical Study on the Development of Christian Thinking', Vigiliae Christianae, 27, 241-65.

Mandaville, Jon E. (1979), 'Usurious Piety: The Cash Waqf Controversy in the Ottoman Empire', International Journal of Middle East Studies, 10 (3), 289-308.

Mann, Michael (1986), The Sources of Social Power: A History of Power from the Beginning to A.D. 1760 (Cambridge: Cambridge University Press).

Marshall, Monty G. and Cole, Benjamin R. (2014), Global Report 2014: Conflict, Governance, and State Fragility (Vienna, VA: Center for Systemic Peace).

Masud, Muhammad K., Messick, Brinkley, and Powers, David S. (1996), 'Muftis, Fatwas, and Islamic Legal Interpretation', in M.K. Masud, B. Messick, and D.S. Powers (eds.), Islamic Legal Interpretation: Muftis and their Fatwas (Cambridge, MA: Harvard University Press).

McCloskey, Deirdre (2010), Bourgeois Dignity: Why Economics Can't Explain the Modern World (Chicago: University of Chicago Press).

McCusker, John J. (2005), 'The Demise of Distance: The Business Press and the Origins of the Information Revolution in the Early Modern Atlantic World', American Historical Review, 110 (2), 295-321.

Meyersson, Erik (2013), 'Islamic Rule and the Emancipation of the Poor and Pious', Econometrica, 82 (1), 229-69.

Mez, Adam (1937), Die Renaissance des Islam, trans. S. Khuda Bukhsh and D.S. Margoliouth (London: Luzac & Co.).

Michalopoulos, Stelios, Naghavi, Alireza, and Prarolo, Giovanni (2015), 'Trade and Geography in the Spread of Islam', NBER working paper 18438.

Milgrom, Paul R., North, Douglass C., and Weingast, Barry R. (1990), 'The Role of Institutions in the Revival of Trade: The Law Merchant, Private Judges, and the Champagne Fairs', Economics and Politics. 2 (1), 1-23.

Mokyr, Joel (1990), The Lever of Riches (Oxford: Oxford University Press).

Mokyr, Joel (2002), The Gifts of Athena: Historical Origins of the Knowledge Economy (Princeton: Princeton University Press).

Mokyr, Joel (2009), The Enlightened Economy: Britain and the Industrial Revolution 1700-1850 (New Haven: Yale University Press).

Mueller, Reinhold (1997), The Venetian Money Market: Banks, Panics, and the Public Debt, 1200-1500 (Baltimore: Johns Hopkins University Press).

Munro, John (2003), The Medieval Origins of the Financial Revolution: Usury, Rentes, and Negotiablity, The International History Review, 25 (3), 505-62.

Munro, John (2008), 'The Usury Doctrine and Urban Public Finances in Late-Medieval Flanders (1220-1550): Rentes (Annuities), Excise Taxes, and Income Transfers from the Poor to the Rich', in S. Cavaciocchi (ed.), Fiscal Systems in the European Economy from the 13th to the 18th Centuries, vol. 39 (Florence: University of Florence Press).

Munro, John (2011), 'The Coinages and Monetary Policies of Henry VIII (r. 1509-47)', in James Estes (ed.), The Collected Works of Erasmus: The Correspondence of Erasmus, Vol. 14: Letters 1926 to 2081, A.D. 1528 (Toronto: University of Toronto Press), 423-76.

Munro, John (2012), 'Usury, Calvinism, and Credit in Protestant England: From the Sixteenth Century to the Industrial Revolution', in Francesco Ammannati (ed.), Religion and Religious Institutions in the European Economy. 1000-1800 (Florence: Firenze University Press). 155-84.

Mystakidis, B.A. (1911), 'Hükümet-i Osmaniye Taraf?ndan ?lk Tesis Olunan Matbaa ve Bunun Siraveti'. Türk Tarih Encümeni Dergisi. 1.

Needham, Joseph (1954), Science and Civilization in China, vol. 1 (Cambridge: Cambridge University Press).

Noland, Marcus (2005), 'Religion and Economic Performance', World Development, 33 (8), 1215-32

حوالهجات

Academic Press).

Simpson, Lesley Byrd (1956), 'The Cortes of Castile', The Americas, 12 (3), 223-33. Sokoloff, Kenneth L. and Engerman, Stanley L. (2000), 'History Lessons: Institutions, Factor Endowments, and Paths of Development in the New World', Journal of Economic Perspectives, 14 (3), 217-32.

Sombart, Werner (1967 [1913]), Luxury and Capitalism (Ann Arbor: University of Michigan Press). Spenkuch, Jörg L. (2016), 'Religion and Work: Micro Evidence from Contemporary Germany', Northwestern University working paper.

Spitz, Lewis S. (1985), The Protestant Reformation, 1517-1559 (New York: Harper & Row). Stark, Rodney (1996), The Rise of Christianity (Princeton: Princeton University Press). Stark, Rodney and Bainbridge, William Sims (1985), The Future of Religion: Secularization, Revival, and Cult Formation (Berkeley and Los Angeles: University of California Press). Stasavage, David (2014), Was Weber Right? The Role of Urban Autonomy in Europe's Rise', American Political Science Review, 108 (2), 337-54.

Sussman, Nathan and Yafeh, Yishay (2006), 'Institutional Reforms, Financial Development, and Sovereign Debt: Britain 1690-1790', Journal of Economic History, 66 (4), 906-35.

Swetz, Frank J. (1987), Capitalism & Arithmetic: The New Math of the 15th Century (La Salle: Open Court).

Tabellini, Guido (2010), 'Culture and Institutions: Economic Development in the Regions of Europe', Journal of the European Economic Association, 8 (4), 677-716.

Tawney, Richard H. (1926 [1954]), Religion and the Rise of Capitalism (New York: Mentor). Tekiner, Efdaleddin (1916), 'Memâlik-i Osmaniye'de T?bâatim K?demi', Türk Tarih Encümeni Dergisi, 7, 242-49.

Tierney, Brian (1988), The Crisis of Church and State 1050-1300 (Toronto: University of Toronto Press).

Tierney, Brian and Painter, Sidney (1992), Western Europe in the Middle Ages, 300-1475, 5th edn. (New York: McGraw-Hill). Tilly, Charles (1975), 'Reflections on the History of European State-Making', in Charles Tilly (ed.).

The Formation of States in Western Europe (Princeton: Princeton University Press), 3-83. Tilly, Charles (1990), Coercion, Capital, and European States, AD 990-1990 (Oxford: Blackwell). Turchin, Peter, Hall, Thomas D., and Adams, Jonathan M. (2006), 'East-West Orientation of Historical Empires and Modern States', Journal of World-Systems Research, 12 (2), 219-29. Udovitch, Abraham L. (1970), Partnership and Profit in Medieval Islam (Princeton: Princeton University Press).

Udovitch, Abraham L. (1975), 'Reflections on the Institutions of Credits and Banking in the Medieval Islamic Near East', Studia Islamica, 41, 5-21.

Udovitch, Abraham L. (1979), 'Bankers without Banks: Commerce, Banking, and Society in the Islamic World of the Middle Ages', in Center for Medieval and Renaissance Studies (ed.), The Dawn of Modern Banking (New Haven: Yale University Press), 255-73.

United Nations Development Program (2014), 'Human Development Report'.

Usher, Abbott Payson (1914), 'The Origin of the Bill of Exchange', Journal of Political Economy, 22, 566-76.

van Bavel, Bas (2003), 'Early Proto-Industrialization in the Low Countries? The Importance and Nature of Market-Oriented Non-Agricultural Activities on the Countryside in Flanders and Holland, c. 1250-1570', Revue belge de philology et d'histoire, 81 (4), 1109-65.

van Bavel, Bas, Buringh, Eltjo, and Dijkman, Jessica (2015), 'Immovable Capital Goods in Medieval Muslim Lands: Why Water-Mills and Building Cranes Went Missing', Utrecht University Working Paper.

van Gelderen, Martin (1992), The Political Thought of the Dutch Revolt, 1555-1590 (Cambridge: Cambridge University Press).

van Zanden, Jan Luiten (2002a), 'The 'Revolt of the Early Modernists' and the 'First Modern Economy': An Assessment', Economic History Review, 55 (4), 619-41.

van Zanden, Jan Luiten (2002b), 'Taking the Measure of the Early Modern Economy: Historical National Accounts for Holland in 1510/14', European Review of Economic History, 6, 131-63. van Zanden, Jan Luiten (2009), The Long Road to the Industrial Revolution: The European Economy in a Global Perspective, 1000-1800, eds. Maarten Prak and Jan Luiten van Zanden

Platteau, Jean-Philippe (2011), 'Political Instrumentalization of Islam and the Risk of Obscurantist Deadlock', World Development, 39 (2), 243-60.

371

Pomeranz, Kenneth L. (2000), The Great Divergence: China, Europe, and the Making of the Modern World Economy (Princeton: Princeton University Press).

Posner, Richard A. (1980), 'A Theory of Primitive Society, with Special Reference to Law', Journal of Law and Economics. 23. 1-53.

Priest, Claire (2006), 'Creating an American Property Law: Alienability and its Limits in American History', Harvard Law Review, 120 (2), 385-458.

Putnam, Robert D. (1993), Making Democracy Work: Civic Traditions in Modern Italy (Princeton: Princeton University Press).

Quataert, Donald (2000), The Ottoman Empire, 1700-1922 (Cambridge: Cambridge University Press)

Quinn, Stephen (2001), The Glorious Revolution's Effect on English Private Finance: A Microhistory, 1680-1705, Journal of Economic History, 61 (3), 593-615.

Rahman, Fazlur (1964), 'Rib? and Interest', Islamic Studies, 3, 1-43,

Ray, Nicholas D. (1997), 'The Medieval Islamic System of Credit and Banking: Legal and Historical Considerations', Arab Law Quarterly, 12, 43-90.

Razi, G. Hossein (1990), 'Legitimacy, Religion, and Nationalism in the Middle East', American Political Science Review. 84 (1), 69-91.

Reed, Clyde G. and Bekar, Cliff T. (2003), 'Religious Prohibitions Against Usury', Explorations in Economic History, 40, 347-68.

Robinson, Francis (1993), 'Technology and Religious Change: Islam and the Impact of Print', Modern Asian Studies, 27 (1), 229-51.

Rodinson, Maxime (1973), Islam and Capitalism (Austin: University of Texas Press),

Rodrik, Dani, Subramanian, Arvind, and Trebbi, Francesco (2004), 'Institutions Rule: The Primacy of Institutions Over Geography and Integration in Economic Development', Journal of Economic Growth, 9, 131-65.

Romer, Paul M. (1986), 'Increasing Returns and Long-Run Growth', Journal of Political Economy, 94 (5), 1002-37.

Rubin, Jared (2009), 'Social Insurance, Commitment, and the Origin of Law: An Economic Theory of the Emergence of Interest Bans', Journal of Law and Economics, 52 (4), 761-77.

Rubin, Jared (2010), 'Bills of Exchange, Interest Bans, and Impersonal Exchange in Islam and Christianity', Explorations in Economic History, 47 (2), 213-27.

Rubin, Jared (2011), 'Institutions, the Rise of Commerce, and the Persistence of Laws: Interest Restrictions in Islam & Christianity'. Economic Journal. 557, 1310-39.

Rubin, Jared (2012), 'Trade and Commerce', in Gerhard Bowering et al. (eds.), Encyclopedia of Islamic Political Thought (Princeton: Princeton University Press).

Rubin, Jared (2014a), 'Centralized Institutions and Cascades', Journal of Comparative Economics, 42 (2), 340-57.

Rubin, Jared (2014b), 'Printing and Protestants: An Empirical Test of the Role of Printing in the Reformation', Review of Economics & Statistics, 96 (2), 270-86.

Sachs, Jeffrey D. (2001), 'Tropical Underdevelopment', NBER Working Paper 8119.

Said, Edward (1978), Orientalism (New York: Pantheon Books).

Sardar, Ziauddin (1993), 'Paper, Printing, and Compact Disks: The Making and Unmaking of Islamic Culture', Media, Culture & Society, 15, 43-59.

Savage-Smith, Emilie (2003), 'Islam', in R. Porter (ed.), The Cambridge History of Science. Vol. 4. Eighteenth-Century Science (Cambridge: Cambridge University Press).

Sazak, Selim Can (2014), 'Good Riddance to Sykes-Picot', The National Interest,

<a href="http://nationalinterest.org/commentary/good-riddance-sykes-picot-9868">http://nationalinterest.org/commentary/good-riddance-sykes-picot-9868>.

Schachner, Nathan (1962), The Mediaeval Universities (New York: A.S. Barnes),

Schacht, Joseph (1964), An Introduction to Islamic Law (Oxford: Oxford University Press).

Schacht, Joseph (1995), 'Rib?', in C.E. Bosworth et al. (eds.), The Encyclopaedia of Islam: New Edition (Leiden: Brill).

Schacht, Joseph (2006), 'Hiyal', Encyclopaedia of Islam Online Edition (2nd edn.).

Scribner, R.W. (1989), 'Oral Culture and the Transmission of Reformation Ideas', in Helga

Robinson-Hammerstein (ed.), The Transmission of Ideas in the Lutheran Reformation (Dublin: Irish

(Global Economic History Series; Leiden: Brill).

van Zanden, Jan Luiten, Buringh, Eltjo, and Bosker, Maarten (2012), 'The Rise and Decline of European Parliaments, 1188-1789', Economic History Review, 65 (3), 835-61.

373

van Zanden, Jan Luiten and Prak, Maarten (2006), 'Towards an Economic Interpretation of Citizenship: The Dutch Republic between Medieval Communes and Modern Nation-States', European Review of Economic History, 10, 111-45.

van Zanden, Jan Luiten, Zuijderduijn, Jaco, and de Moor, Tine (2012), 'Small is Beautiful: The Efficiency of Credit Markets in Late Medieval Holland', European Review of Economic History, 16, 3-22.

von Grunebaum, Gustave E. (1966), Medieval Islam: A Study in Cultural Orientation (Chicago: University of Chicago Press).

Wallis, John Joseph and North, Douglass C. (2014), 'Leviathan Denied: Rules, Governments, and Social Dynamics', Mimeo.

Watson, Andrew W. (1983), Agricultural Revolution in the Early Islamic World: The Diffusion of Crops and Farming Techniques 700-1100 (Cambridge: Cambridge University Press).

Watt, W. Montgomery (1988), Islamic Fundamentalism and Modernity (London: Routledge). Weber, Max (1905 [2002]), The Protestant Ethic and the 'Spirit' of Capitalism (New York: Penguin).

Weber, Max (1922), Economy and Society: An Outline of Interpretive Sociology (Berkeley: University of California Press).

Weber, Nicholas (1912), 'Waldenses', The Catholic Encyclopedia, vol. 15 (New York: Robert Appleton Company).

Weiss, Bernard (1978), 'Interpretation in Islamic Law: The Theory of Ijtihad', American Journal of Comparative Law. 26 (2), 199-212.

Wells, John and Wills, Douglas (2000), 'Revolution, Restoration, and Debt Repudiation: The Jacobite Threat to England's Institutions and Economic Growth', Journal of Economic History, 60 (2), 418-41.

Westcott, Mark (2013), 'Muslims and Minorities: Religion and City Growth in the Ottoman Empire', Mimeo.

Wilhelm, Joseph (1910), 'Jan Hus', The Catholic Encyclopedia, vol. 7 (New York: Robert Appleton Company).

Williamson, Oliver E. (1985), The Economic Institutions of Capitalism (New York: Free Press).

Williamson, Oliver E. (2000), 'The New Institutional Economics: Taking Stock, Looking Ahead', Journal of Economic Literature, 38 (3), 595-613.

Wintrobe, Ronald (1998), The Political Economy of Dictatorship (Cambridge: Cambridge University Press).

World Bank (2014), World Development Indicators: GDP Per Capita (Current US\$) (Washington, DC: World Bank).

Young, Cristobal (2009), 'Religion and Economic Growth in Western Europe: 1500-2000', Stanford University working paper.

Zilfi, Madeline C. (1988), The Politics of Piety: The Ottoman Ulema in the Postclassical Age (1600-1800) (Minneapolis: Bibliotheca Islamica).

اسلامی بنیاد پرس کا عروج اور پھیلاؤ ممکن طور پر بیسویں صدی کی زندہ رہنے والی کہانیوں میں سے ایک ہوگا۔ اس کورو کئے کا بہترین طریقہ ..... بلاشبہ کی بھی ہم کی انتہا پیندی کورو کئے کا بہترین طریقہ ..... معاشی ترقی کے ذریعے ہی ممکن ہے۔ انتہا پیندانہ خیالات ، خواہ وہ فد بہی ہوں یا سیکولر، اُس وقت بہت زیادہ پُرکشش ہوتے ہیں جب ایک بہتر مستقبل کی بہت کم اُمید ہو۔ ایسے خیالات ، اور اُن کو بروے کارلانے والی شدیدا نتہا پیندانہ تراکیب ایک اُنی وُنیا کی ذیلی پیداوار ہیں جومعاشی طور پر پیچھےرہ گئی ہے .... یہ کتاب ہمیں ایسے معاشی جمود کے ذرائع کو بجھنے کے لئے ایک قدم قریب تر لے جائے گی ، جبکہ بیاس بات پر بھی پچھروشنی ڈالے گی کہ مشرق وسطی میں کونسا راستہ ایک طویل مدتی مستقل معاشی ترقی کی طرف لے کے مشرق وسطی میں کونسا راستہ ایک طویل مدتی مستقل معاشی ترقی کی طرف لے جائے گا۔

جیر پڈروبن چیپ مین یو نیورٹی،اورنے، کیلی فور نیامیں ایسوی ایٹ پروفیسر ہیں ۔سیاسی اور مذہبی اداروں کے باہمی رابطوں اور معاشی ترقی میں ان کے کر دار پر ان کے خقیقی مضامین، دنیا کے موقر جرائد میں شائع ہوتے رہتے ہیں۔



مشعل بكس

mashbks@brain.net.pk Ph: 042-35866859